

# Investigating the Epistemological Foundations of "Desired Culture" and Explaining Its Functions from the Perspective of the Quran\*

Hossein Alavi Mehr 1

Khatun Jan Muhammadi<sup>2</sup>

Muhammad Hossein Irandoost 3

### **Abstract**

The improvement of the cultural situation of the world depends on the creation of a desirable Ouranic culture. Creating the desired culture is a requirement of any transformative program for human development. Achieving such a culture requires various foundations, including the basis of epistemology. The findings of this research, which was carried out in a descriptive-analytical and library data collection method, indicate the following points about the foundations of the epistemology of the desired culture: the Ouran's recommendation to think and increase knowledge; An invitation to know oneself and the world, which expresses the possibility of knowing; A large part of human knowledge is acquired through effort and some of them are with him innately from the beginning of creation, in such a way that it is not possible to invalidate these innate knowledge and choose a path other than innate; The Quran has emphasized both the knowledge acquired through knowledge-byconcept and the knowledge obtained through knowledge-by-presence. To achieve the desired culture, the Ouran has emphasized the availability of resources and means of knowledge for mankind. From the Quran's viewpoint, the only basic source of knowledge to achieve the desired culture is a revelation, which is infallible and to discover and understand it, other sources and tools can be used, such as intellectual perception, senses, innate, discovery and intuition, and history. Another basis of the epistemology of the desired culture in the Ouran is the link between theoretical knowledge (existents and non-existents) and practical knowledge (values, the oughts and not-oughts), as theoretical knowledge establishes the basis of practical tendencies.

**Keywords:** Knowledge, Culture, Foundations of Epistemology, Function of Foundations of Epistemology, Desired Quranic Culture.

<sup>\*</sup> Date of receiving: 25 April 2022, Date of approval: 07 June 2022.

<sup>1.</sup> Associate Professor of Quran and Hadith Department, Al-Mustafa International University, Qom, Iran, [Corresponding Author]; (halavimehr5@gmail.com).

<sup>2.</sup> Ph.D. Candidate, Department of Quran and Hadith, Qom Campus, Islamic Azad University, Qom, Iran; (abd41346@yahoo.com).

<sup>3.</sup> Assistant Professor, Department of Islamic Philosophy and Theosophy, Qom Campus, Islamic Azad University, Qom, Iran; (mohirandoost@gmail.com).



مقاله علمي \_ يژوهشي

## بررسی مبانی معرفتشناسی «فرهنگ مطلوب» و تبیین کارکردهای آن از نگاه قرآن\*

### حسین علوی مهر $^{1}$ و خاتون جان محمدی $^{2}$ و محمد حسین ایران دوست

### چکیده

بهبود وضعیت فرهنگی جهان در گرو ایجاد فرهنگ مطلوب قرآنی است. ایجاد فرهنگ مطلوب، لازمه هرگونه برنامه تحول آفرین برای رشد بشر است. نیل به چنین فرهنگی نیازمند مبانی مختلفی از جمله مبنای معرفت شناسی است. یافته های این تحقیق که به شیوه توصیفی ـ تحلیلی و جمع آوری کتابخانه ای داده ها صورت پذیرفته است، درباره مبانی معرفت شناسی فرهنگ مطلوب حاکی از موارد ذیل است: سفارش قرآن به تدبر و معرفت افزایی؛ دعوت به شناخت خود و جهان که بیانگر امکان شناخت است؛ بخش زیادی از معرفت های انسان با سعی و تلاش کسب می شود و برخی از آنها از ابتدای خلقت بهصورت فطری همراه وی هست، به گونه ای که نمی توان این معرفت های فطری را باطل ساخته و مسیری غیر از فطرت را برگزید؛ قرآن هم بر معرفت های اکتسابی به وسیله علم حصولی و هم به معرفت های خیر از فطرت را برگزید؛ قرآن هم بر معرفت های اکتسابی به فرهنگ مطلوب، به در اختیار بودن منابع و ابزار شناخت برای بشر تأکید کرده است. قرآن برای نیل به فرهنگ مطلوب، به در اختیار بودن منابی به فرهنگ مطلوب، وحی است که خطاناپذیر است و برای کشف و شنهود و تاریخ بهره گرفت. از دیگر مبانی دیگر همچون ادراک عقلی، حواس، فطرت، کشف و شهود و تاریخ بهره گرفت. از دیگر مبانی معرفت شای زارزش ها، بایدها و نبایدها و نبایدها) است که معرفت نظری، پایه گرایشهای عملی را شکل می دهند.

واژگان کلیدی: معرفت، فرهنگ، مبانی معرفتشناسی، کارکرد مبانی معرفتشناسی، فرهنگ مطلوب قر آنی.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/١١/٠٥ و تاریخ تأیید: ١٤٠١/٠٣/١٧.

١. دانشيار گروه قرآن و حديث، جامعه المصطفى العالميه، قم، ايران [نويسنده مسئول]؛ (halavimehr5@gmail.com).

۲. دانشجوی دکترا گروه قرآن و حدیث، واحد قم، دانشگاه آزاد اسلامی، قم، ایران؛ (abd41346@yahoo.com).

٣. استاديار گروه فلسفه و حكمت اسلامي، واحد قم، دانشگاه آزاد اسلامي، قم، ايران؛ (mohirandoost@gmail.com).



#### مقدمه

برای رسیدن به فرهنگ مطلوب و بنا کردن فرهنگ بر اساس معارف وحیانی توجه به مبانی معرفت شناسی بسیار اهمیت دارد. با اصلاح و ترمیم مبانی معرفت شناسی و توجه به آن از منظر قرآن می توان به فرهنگ مطلوب دست یافت. اسلام دینی فرهنگ ساز و مبتنی بر ارزشهای اخلاقی و باورهای اعتقادی است، همچنان که هدف از بعثت پیامبر شاصلاح جامعه و مکارم اخلاق است که مسائل فرهنگی و روابط فردی و اجتماعی را در برمی گیرد؛ با توجه به گستردگی و پیچیدگی امور فرهنگی، هرگونه سیاستگذاری و برنامه ریزی برای بهبود و رشد امور فرهنگی نیازمند مبانی ای برای رسیدن به وضعیت مطلوب فرهنگی است. در آیات قرآن به هنجارها و ناهنجارهای اخلاقی و اعتقادی پرداخته شده است که زیربنای فرهنگ مطلوب است و مبانی معرفت شناسی ای برای تبیین و دستیابی به فرهنگ مطلوب بیان گردیده است. از این رو، قرآن منبع ارزشمندی است که با استناد به آن می توان مبانی معرفت شناسی برای دستیابی به فرهنگ مطلوب را کنکاش کرد؛ در این تحقیق درصدد بررسی مبانی معرفت شناسی برای دستیابی به فرهنگ مطلوب را کنکاش کرد؛ در این تحقیق درصدد بررسی این مبانی و تبیین کارکردهای آن از نگاه قرآن هستیم.

### الف. پیشینه پژوهش

اگرچه بحثهای فراوانی درباره فرهنگ، فرهنگ مطلوب از منظر اسلام صورت گرفته است، لکن بحث از مبانی فرهنگ مطلوب و بهطور خاص مبانی معرفت شناسی فرهنگ مطلوب و کارکردهای آن در قرآن سابقه چندانی ندارد و در تحقیقات و پژوهشها مشهود نیست. در مورد فرهنگ مطلوب به صورت موردی کتابها، مقالات و پایان نامه هایی نگاشته شده است، آثاری در موضوع عام فرهنگ همانند شاخصهای فرهنگ عمومی، تدوین دفتر سنجش فرهنگی؛ فرهنگ و جامعه، ریموند ویلیامز؛ فلسفه فرهنگ، محمد مهدی اردبیلی؛ و همچنین آثاری در موضوع خاص مبانی فرهنگ قرآنی همچون مفاتیح الحیات، عبدالله جوادی آملی؛ دین و سبک زندگی، سعید مهدوی کنی؛ و مقالاتی مانند بررسی مبانی و شاخصههای سبک زندگی اسلامی در قرآن کریم، مجید عنان پور خیرآبادی؛ درآمدی بر سبک زندگی اسلامی، مجتبی فیضی؛ شاخصههای فرهنگی جامعه مطلوب از منظر قرآن و روایات، سید علی هاشمی صورت گرفته است، لکن پژوهشی که بیانگر و تبیین کننده مبانی معرفت شناختی فرهنگ مطلوب از منظر قرآن و تبیین کارکردهای آن باشد، انجام نشده است، هر چند در برخی از پژوهشها همانند پایان نامه مبانی والگوهای رفتاری مطلوب سبک زندگی از دیدگاه قرآن، حلیمه اخلاقی؛ بهصورت محدود از برخی مبانی سخن به میان آمده است، لکن کارکرد آنها در قرآن تبیین نشده است.



Hossein Alavi Mehr et a

لازم به ذکر است که مبانی معرفت شناسی در تحقیقات مختلفی مورد پژوهش قرار گرفته است؛ به ویژه از منظر اندیشه متفکران غربی که در این دسته از تحقیقات مباحث علم گرایی، تجربه گرایی، عقل گرایی و نسبی گرایی بیشتر مورد توجه قرار گرفته است و در کنار آن، اندیشمندان اسلامی نیز بیشتر از جنبه فلسفی به بررسی مبانی معرفت شناسی پرداخته اند. نوآوری این تحقیق از جهت پرداختن به مبانی معرفت شناسی فرهنگ مطلوب از منظر آیات قرآن و نیز تبیین کارکردهای آن است. به همین جهت در این تحقیق به دنبال پاسخ به این سؤالات می باشیم که مبانی معرفت شناسی فرهنگ مطلوب از منظر آیات قرآن چیست و اینکه کارکردهای مبانی معرفت شناسی فرهنگ مطلوب از نگاه قرآن چه می باشد؟

### ب. مفهوم شناسي

### ۱. معرفت

کلمه «معرفت» در لغت از ماده «ع رف» (ابن فارس، معجم مقائیس اللغه، ۱٤٠٤؛ ۲۸۱۲) هم خانواده ساخته شده، با لغاتی چون عَرف، یَعْرِف، عِرْفاناً (ازهری، تهذیب اللغه، ۲۲۱، ۲۲۱۲) هم خانواده است و برخی از اهل لغت آن را با واژه های ادب، فرهنگ، دانش و آگاهی معادل گرفته اند (دهخدا، لغت نامه دهخدا، ۱۳۷۷ ش، ذیل ماده معرفت) معرفت نوع خاصی از علم را شامل می شود؛ به این معنا که دانشی با ویژگیهای خاص را معرفت گویند. برخی آن را «درک و فهم چیزی از روی تفکر و تدبر در آثارش را معرفت گویند» می دانند (راغب اصفهانی، مفردات الفاظ القرآن، ۱۳۹۵: ۵۸۰) عده ای نیز معرفت را «اطلاع بر شیء و تمییز دادن آن از غیر خود به همراه علم به خصوصیات و عده ای نیز معرفت را «اطلاع بر شیء و تمییز دادن آن از غیر خود به همراه علم به خصوصیات و آثارش» معنا کرده اند؛ بر همین اساس معتقدند معرفت اخص از علم است؛ پس هر معرفتی را علم می دانند؛ ولی هر علمی را معرفت به شمار نمی آورند (مصطفوی، التحقیق فی کلمات القرآن، ۱۳۶۸: ۸/ ۱۸۱۸).

معرفت در اصطلاح علوم قرآنی، معانی متنوعی به خود اختصاص داده است. به عنوان نمونه، علامه طباطبایی (ره) معرفت را بی نیاز از تعریف و بدیهی می داند و آنچه در توصیف و شرح معرفت آمده را مناسب شناخت ویژگیها و تشخیص مصادیق آن می داند (طباطبایی، نهایة الحکمه، ۱۳۸۸: ۱۳۸) از نظر علامه، معرفت هدایتی الهی است که در مورد انسان به صورت آگاهانه است و هر هدایتی از ناحیه خداوند متعال است و با نور علم و معرفت صورت می گیرد؛ ایشان واسطههای علم آموزی – حس و عقل و غیره – را مواهب خداوندی می داند که در راه حصول علم و ادراک به انسان داده شده است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۷: ۵۰۳)



آیت الله جوادی آملی نیز معرفت را از مفاهیم بدیهی می داند که قابل تعریف نیست، زیرا انسان همه چیز را به علم می شناسد و اگر بخواهد علم را به علم تعریف کند، تعریفی دوری خواهد بود و اگر به غیر علم تعریف کند، غیر علم چیزی نیست که بتوان با آن علم را شناخت. لذا، ایشان تعریف معرفت را تعریفی لفظی و نه حقیقی و می داند و می نویسد: «شناخت (معرفت) آگاهی به واقعیت و یا راه پیدا کردن به واقعیت است» (جوادی آملی، شریعت در آیینه معرفت، ۱۳۷۲: ۱۰۸).

از نظر عالمانی نظیر مصباح یزدی، عام ترین مفهوم آن، مساوی با مطلق علم و آگاهی و اطلاع است. گاهی به اراده های جزئی اختصاص داده می شود؛ گاهی به معنای علم مطابق با واقع و یقینی، استعمال می گردد (مصباح یزدی، آموزش فلسفه، ۱۳۷۹: ۱۳۷۹). جعفر سبحانی نیز معرفت را امر بدیهی و بی نیاز از تعریف دانسته است و آن را ابزار تفکر می نامد (سبحانی، شناخت در فلسفه اسلامی، ۱۳۸۳: ۱۶). در نهایت می توان گفت در اصطلاح رایج در علوم انسانی، معرفت، مفاهیمی چون مقولات تفکر، آگاهی، ایدئولوژی، جهان بینی، باور، عناصر فرهنگی، هنجارهای ارزشی، احساس های روانی و نگرشها و ویژگی های شخصی را شامل می شود.

### ۲. معرفتشناسي

معرفت شناسی علمی است که درباره ی شناختهای انسان، ارزشیابی انواع معرفت، تعیین ملاک صحت و خطای آن و توجیه علوم و امکان یا عدم امکان آنها بحث می کند (مصباح یزدی، آموزش فلسفه، ۱۳۷۹: ۱/۱۵۳). برخی دیگر معرفت شناسی را چنین تعریف کرده اند معرفت شناسی یا نظریه معرفت شاخه ای از فلسفه است که به بررسی ماهیت و حدود معرفت، پیشرفتها و مبانی آن میردازد. معرفت شناسی شاخه ای از فلسفه است که با نظریه شناخت ارتباط دارد و در آن مسائل مختلف مرتبط با شناخت در کانون بررسی قرار می گیرد (موزر، درآمدی موضوعی بر معرفت شناسی معاصر، ۱۳۸۷: ۲/۳).

### ٣. مباني معرفتشناسي

در تحقیق حاضر مراد از مبانی معرفت شناسی قلمرویی از دانش است که مسائلی چون راههای دستیابی به معرفت (شناخت) و ملاک ارزیابی درستی و نادرستی آنها مورد بررسی قرار می گیرد (مصباح یزدی و همکاران، فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی، ۱۳۹۶: ۲۶).



### ۴. فرهنگ مطلوب

در عرصه دگرگونیهای جهان معاصر، فرهنگ، به عنوان عامل جهت دهنده به رفتارهای اجتماعی محسوب می شود. برای رسیدن به جامعه ی انسانی که در تعاملی مفید با جهان معاصر باشد و برای رسیدن به جامعه ای انسانی شایسته مقام خلیفه اللهی به الگوی فرهنگی به عنوان بستر جهت دهنده به رفتار در عرصه های مختلف نیاز است. برای رسیدن به این جامعه متعالی، نیازمند به مبانی معرفت شناسی هستیم و به همین جهت این مبانی تأثیری عمیق بر فرهنگ مطلوب دارند.

### ج. مباني معرفتشناسي فرهنگ مطلوب

در ادامه به بررسی مبانی معرفت شناسی فرهنگ مطلوب از منظر قرآن و کارکردهای آن میپردازیم:

### ۱. امکان شناخت و معرفت

اولین مبنای معرفت شناسی فرهنگ مطلوب، امکان شناخت و معرفت است. خداوند توانایی شناخت و شکل گیری دانش را به انسان عطا فرموده است: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسانَ مِنْ نُطْفَة أَمْشاجٍ نَبْتَلِیهِ فَجَعَلْناهٔ سَمِیعاً بَصِیراً ﴾ (دهر ۲۱)؛ «ما انسان را از نطفه مختلطی آفریدیم، و او را می آزماییم؛ (بدین جهت) او را شنوا و بینا قرار دادیم». معرفت انسان نسبت به جهان محسوس و به موجوداتی که با آنها ارتباط دارد و نیازهایش را رفع می کند و به انسانهایی که با آنها به بحث و گفتگو می پردازد، از جمله معرفتهای ما نسبت به عالم خارج از ذهن است؛ بنابراین اگر کسی حقیقتاً در همه جنبههای معرفتی خود نسبت به عالم خارج از ذهن تردید داشته باشد، نباید به هیچیک از این معارف اعتماد کند و حتی نباید با جدیت با دیگران به گفتگو بپردازد یا برای رفع گرسنگی یا تشنگی خود اقدام کند (مصباح یـزدی و همکاران، فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی، ۱۳۹٤: ۹۵).

قرآن به پدیدههای انفسی و آفاقی ـ که نشان دهنده توانایی انسان برای شناخت و کسب معرفت است ـ با الفاظی همچون تفکر ﴿إِنَّ فِی ذلِک لآیاتٍ لِقَوْمٍ یتَفَکرُونَ ﴾ (رعد/۳)؛ «قطعاً در این [امور] برای مردمی که تفکر میکنند، نشانههایی وجود دارد»، تدبر ﴿أَفَلایتَدَبَرُونِ ﴾ (نساء/۸۲)؛ تعقل ﴿أَفَلاتَعْقِلُون ﴾ (انعام /۳۲؛ قصص/۲۰)؛ «آیا تعقل نمیکنید» نظر ﴿أَفَلا یَنْظُرُوا إِلَی السَّماءِ ﴾ (ق/۲)؛ «مگر به آسمان بالای سرشان ننگریستهاند»، بصر ﴿فَلا یبْصِرُون ﴾ (سجده/۲۷) و غیره اشاره میکند.

قرآن به تعلیم انسان توسط خداوند نیز اشاره می کند و آن، بیانگر این امر است که علم انسان زمینه ساز کرامت اوست و برای او سجود فرشتگان را به دنبال دارد (بقره/۳۱-۳۳).



قرآن به تفکر و اندیشه در سرانجام ظالمان ﴿فَانْظُوْ کَیف کانَ عاقبهٔ الظالمین﴾ (یونس/۳۹)؛ «پس بنگر که فرجام ستمگران چگونه بوده است»، مکذبین ﴿فَانْظُوْ کَیف کانَ عاقبه المکذبین﴾ (زخرف/۲۵)؛ «پس بنگر فرجام تکذیب کنندگان چگونه بوده است»، مفسدان ﴿فَانْظُوْ کَیف کانَ عاقبهٔ المفسدین﴾ (اعراف/۲۰)؛ «پس ببین فرجام مفسدان چگونه بود»، مجرمان ﴿فَانْظُوْ کَیف کانَ عاقبهٔ المفسدین﴾ (اعراف/۸۶)؛ «پس ببین فرجام گنهکاران چه سان است» و منذرین ﴿فَانْظُوْ کَیف کانَ عاقبهٔ عاقبهٔ المنذرین﴾ (یونس/۷۳)؛ «پس بنگر که فرجام بیم داده شدگان چگونه بود» دعوت کرده است. عاقبهٔ المنذرین﴾ (یونس/۷۳)؛ «پس بنگر که فرجام بیم داده شدگان چگونه بود» دعوت کرده است. ملت این دعوت الهی این است که انسان سبک زندگی و فرهنگ مطلوب را بیابد و با توجه به این مبنا، مطلوب برای سعادت دنیوی و اخروی برای او فراهم گردد و امر به تدبر در حوادث و وقایع نیز حاکی از این امر است که امکان شناخت مستقیم یا التزامی پدیدهای مختلف جهان از جمله فرهنگی امکان پذیر باشد، زیرا بدون امکان شناخت آنها، امر به تدبر از سوی خداوند عبث و برخلاف حکمت الهی است؛ البته لازم به ذکر است که امکان شناخت همه ابعاد و پدیده ها برای بشر امکان پذیر نیست (اسراء/۸۵) و قرآن به محدودیتهای شناخت انسان تصریح نموده است (طه/۱۰).

شناخت انسان و ارزشیابی انواع شناخت و تعیین ملاک صحت وسقم آنها در مبنای معرفت شناسی مورد بحث قرار می گیرد (جوادی آملی، رحیق مختوم، ۱۳۷۲: ۱/ ۲۱۸). کارکرد این مبنا این است که بر اساس آن، واقعیتی وجود دارد و کسب آن توسط ادراک بشر امکان پذیر است و به واسطه آن، جهان بینی افراد جامعه شکل می گیرد؛ جهان بینی نیز نوع مکتب و ایدئولوژی را معین می سازد (مطهری، مجموعه آثار، ۱۳۷۶: ۱۳۷۸: ۳۱/ ۳۶۲). شناخت موضوعات خاص فرهنگ مطلوب در بحث معرفت شناسی، تابع شناخت قلمرو، سطح و نوع آن است، یعنی برای کسب معرفت، گاه خود واقعیات و اشیاء و امور جهان خارج، موضوع شناخت قرار می گیرند و گاه نفس شناخت و اصل معرفت و فهم انسان مورد نظر است.

### ۲. حقیقی و اعتباری بودن علم بشر و ذو مراتب بودن آن

دومین مبنای معرفت شناسی فرهنگ مطلوب به ذومراتب بودن علم بشری باز می گردد. علم بشر در یک تقسیم بندی به علم حضوری و حصولی تقسیم می شود. علم حصولی، علم به عالم و اشیاء خارجی و علوم عقلی، نقلی، تجربی و رفتاری را شامل می شود که قابلیت تعلیم و تعلم دارد. حس، خیال و عقل ابزار اصلی علم حصولی اند و انواع استدلال، تجربه، مرجعیت و تواتر از جمله راههای فرعی آن هستند (مصباح یزدی و همکاران، فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی، ۱۳۹۶: ۱۳۹۲). علم به قوای نفسانی، علم به افعالی بی واسطه خود همانند تفکر و اراده و علم به مفاهیم ذهنی، علم به علت هستی بخش به مخلوق، خود از جمله علوم حضوری هستند که به خاطر بی واسطه بودن خطانایذیر هستند (همان: ۹۸).



بر اساس قصد و غرض انسان، می توان برای علم اقسامی اعتباری نیز قائل شد. البته در معرفت شناسی اسلامی، به دلیل اهمیتی که برای واقعیت (معلوم) در نظر گرفته شده است، قسم یا اقسام حقیقی علوم کنار گذاشته نمی شود؛ اما علاوه بر آن، تقسیم اعتباری علم بر حسب مقاصد و نیازهای خاص انسان نیز امکان پذیر است. از این نظر، علم متناظر با نیازهای آدمی و میزان سودمندی آن قابل تقسیم است. سودمندی علم در پاسخگویی به نیازهای واقعی انسان مشخص می شود. هر علمی که به نیازهای اساسی تر پاسخ گوید، از سودمندی بیشتری برخوردار است.

نیازهای اساسی بشر شامل نیازهای حیاتی و نیازهای متعالی است. رفع نیازهای دسته اول (نیازهای حیاتی)، از (نیازهای حیاتی)، اولویت زمانی دارد، اما پاسخگویی به نیازهای دسته دوم (نیازهای متعالی)، از اولویت رُتبی برخوردار است. به بیان دیگر، از آنجا که هر علم دارای متعلق و معلومی است و همه معلومها در تأمین کمال اصیل آدمی تأثیر یکسانی ندارند، علوم به فراخور موضوع خود دارای ارزش می شوند؛ بعضی از علوم از منزلت و شرافت بالاتر و در نتیجه، از اصالت نسبی برخوردار هستند و بخشی دیگر از آن، مرتبه پایین تری دارند. این در حالی است که بعضی از علوم –که نقشی در تأمین کمال یا دوری انسان از مسیر کمال ندارند – فاقد ارزش و مباح هستند؛ و سرانجام دستهای از علوم و دانسته ها نیز به دلیل آسیبرسانی به تکامل حقیقی انسان، دارای ارزش منفی هستند. به همین جهت، نوعی اولویت و تقدم و تأخر رتبی در تحصیل و تعلیم دانش ها به وجود می آید (کشاورز، مقایسه مبانی هستی شناسی و معرفت شناسی (کارل یو پر) با آموزههای اسلامی، ۱۳۹۵: ۱۲).

کارکرد این مبنا در فرهنگ مطلوب این است که انسان با کمک علم حضوری به بهترین وجه خود را درک می کند؛ نیازهای مادی و معنوی و تمایلاتش را درک نموده و اهداف خویش از رفتارها و کنشها را در می یابد، با یاری علم حصولی و معرفت به آن برای داشتن زندگی بهتر کوشش می نماید و می تواند انتخابهای گوناگون داشته باشد. لذا این دسته از علوم که به وسیله مشاهده، تلاوت، شنیدن، تعقل و تدبر در فهم آیات و مسائل اعتقادی کسب می شود در فرهنگ مطلوب برای اثبات وجود خدا، نبوت، معاد و ... کاربرد دارد و از سویی برخی معارفت همچون خوف، رضا، توکل، صبر، محبت، ذلت و عبودیت با معرفت حضوری شکل می گیرد (جوادی آملی، تفسیر تسنیم، ۱۳۸۹: ۱۳۸۹).

با توجه به این امر که علم انسان واقعیتی ذو مراتب است، سطوح آن نیز تابعی از ابزارها، روشها، مهارتها و محدودیتهای شناختی آدمی است که در آیات قرآن مورد تأکید قرار گرفته است:

﴿قُلِ انْظُرُوا ماذا فِي السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ ما تُغْنِي الآياتُ وَ النَّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لا يؤْمِنُونَ ﴿ (يونس/١٠١)؛ «بگو: بنگريد در آسمانها و زمين چيست؟ و نشانهها و هشدارها، گروهي راكه ايمان نمي آورند، سود نمي بخشد».



﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كيفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ ينْشِئُ النَّشْأَةَ الآخِرَةَ إِنَّ اللَّهَ عَلى كلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ (عنكبوت/٢٠)؛ «بكو: در زمين بكرديد و بنگريد چگونه آفرينش را آغاز كرده است، سپس [باز] خداست كه بر هر چيزي تواناست».

در این دسته از آیات، قرآن متذکر می شود که ابزارهای حسی از چشم و گوش و زبان و قلب این امکان را به بشر می دهد تا در موجودات تفکر و تعقل و تدبر نماید و از رفتارهای آنان درس زندگی بیاموزد و وضعیت زیستی خود را بهبود بخشد.

﴿ وَعُلِّمْتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَ لا آباؤُكم ﴾ (انعام/۹۱)؛ «و چیزی که نه شما می دانستید و نه پدرانتان، به شما آموخته شد» طبق بیان علامه طباطبایی معارف الهی و اخلاق فاضله و شرایعی که عمل به آن، حافظ آن معارف و آن اخلاقیات است، اموری نیست که بتوان آن را از رشحات افکار بشر دانست، هر چند بشر نابغه و دارای افکار عالی اجتماعی هم باشد. کجا شعور اجتماعی می تواند به چنین معارف و حقایقی دست یابد (طباطبایی، المیزان، ۱٤۱۷: ۷/ ۳۷۲).

باواسطه یا بی واسطه بودن مفاهیم ذهنی نوعی تقسیم معرفت در قرآن است بی واسطه همچون آیاتی که بر نشانه های الهی در درون انسان تأکید می ورزند: ﴿سَنُرِیهِمْ آیاتِنا فِی الآهٔاقِ وَ فِی أَنْفُسِهِمْ حَتَّی یَبَبَینَ لَهُمْ أَنّهُ الْحَقُ ﴾ (فصلت/٥٣)؛ طبق آیه، معرفت توحید از طریق سیر انفسی، از سنخ علم حضوری و بی واسطه است و سالک این طریق بر اثر تهذیب نفس و صفای باطن، با چشم دل به شهود جمال و جلال حق می نشیند (جوادی آملی، معرفت شناسی در قرآن، ۱۳۸۶ ش: ۱٤۷)؛ و با واسطه همانند: ﴿قَدْ كَانَتْ آیاتِی تُتُلی عَلَیكمْ فَكُنْتُمْ عَلی أَعْقابِكمْ تَنْكصُونَ ﴾ (مومنون/٢٦) که دلالت دارد مخالفان پیامبر نسبت به ایشان شناختی اعم از شناخت حَسَبی و نسَبی و شناخت سجایای روحی و نفسانی ایشان داشته اند که این شناخت برای تأیید سخن ایشان و تصدیق پیامبر ﷺ کافی است نفسانی ایشان داشیزان، ۱٤۱۷: ۱۵/ ۲۵).

با توجه این نوع تقسیم معرفت در قرآن، زمانی در علم خطا رخ می دهد که واسطه ای میان عالم و معلوم قرار داشته باشد؛ این امر در علم حصولی امکان دارد، در حالی که علم حضوری خطاناپذیر است. لذا ریشه خطاناپذیری در شناخت، وجود واسطه است (مصباح یزدی، آموزش فلسفه، ۱۳۷۹: ۱۳۷۸). در بحث فرهنگ مطلوب نیز بسیاری از خطاها یا سردرگمی ها در اثر بی توجهی و احساس عدم نیاز به علم حضوری رخ می دهد، در حالی که برای جلوگیری از خطا و اشتباه باید علم حصولی و اعتباری به علم حضوری منتهی گردد و این همان چیزی است که قرآن نیز به آن اشاره نموده است، همانند آیه ۵۳ سوره فصلت که در بالا بیانش گذشت.



Hossein Alavi Mehr et al

### ۳. در اختیار بودن منابع و ابزار شناخت برای بشر

سومین مبنای معرفت شناسی فرهنگ مطلوب، منابع و ابزار متنوع شناخت بشری است. بشر منابع و ابزار شناخت متعددی در اختیار دارد که مکمل یک دیگر هستند و برای شناخت منسجم و جامع واقعیات و حقایق جهان باید از همه آنها بهره گرفت و نمی توان از برخی به نفع دیگری دست برداشت. مهم ترین راهها و ابزارهای گوناگون انسان برای دستیابی به معرفت عبارتند از: حواس (درونی و بیرونی)، عقل، شهود و مکاشفه، وحی و الهام.

### يكم. حس

حس و تجربه از ابتدایی ترین ابزار شناخت است و آن از قضایایی بدیهی و یقینی یا ادراک مطابق با واقع است که عقل آن را ذاتاً تصدیق می نماید (طباطبایی، نهایة الحکمه، ۱۳۸۸: ۲/ ۱۲۲؛ همو، المیزان، ۱٤۱۷: ۱/ ۴۵۹). حس فراگیر ترین ابزار معرفت بشری است، ولی حواس ظاهری یگانه راه شناخت و ارتباط انسان با جهان خارج نیستند. قرآن در آیات متعددی به این منبع معرفت اشاره می کند:

۱. ﴿ أَ فَلَمْ ینْظُرُوا إِلی السَمَاءِ فَوقَهُم کیفَ بَنینها و زَینّاها و مَالَهَا مِنْ فُرُوجٍ ﴾ (ق/۲)؛ «مگر به آسمان بالای سرشان ننگریسته اند که چگونه آن را ساخته و زینتش داده ایم و برای آن هیچگونه شکافتگی نیست». در این آیه، توجه انسانها را به آسمان و زیبایی های آن و چگونگی ساختمان کرات آسمانی \_ در این آیه، توجه انسانها را به آسمان و زیبایی های آن و چگونگی ساختمان کرات آسمانی \_

مخصوصاً توجه به عدم وجود ناموزوني در آنها \_ جلب مي كند. ٢. ﴿ أَوَ لَمْ ينْظُروا في ... وَ ما خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيِء ﴾ (اعراف/ ١٨٥)؛ «آيا ... در هرچه خداونـد آفريـده است، فكر و نظر نمي كنند؟»

در این آیه، همه انسانها، به مشاهده نظام آسمانها و زمین و مخلوقات پروردگار دعوت شدهاند. اینها همه تأکیدی از سوی قرآن بر لزوم استفاده از «حسّ و مشاهده» به عنوان یک منبع معرفت و شناخت هستند (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۸۶: ۱/ ۱۳۲).

ذکر این نکته لازم است که اگرچه حس به عنوان یکی از راه های شناخت مورد تأیید قرآن است، اما قرآن، خود این شناخت حسی را غیر معتبر می شناسد، زیرا از نظر اسلام، اعتقاد به اصالت حس، نتیجه ای جز انکار توحید و مقاومت در برابر مسائل معنوی و باطنی نخواهد داشت و بر طبق آن، فرد منافع مادی و حسی را بر معارف الهی و اخلاق فاضله ترجیح داده و مفهوم انسانیت به فراموشی سپرده می شود.



هر چند حس به علت محدودیتهایی که دارد، قادر به کشف و تحلیل لایههای عمیق و اساسی فرهنگ مطلوب نیست، لکن کارکرد حواس ظاهری و باطنی و ادراک حسیِ حاصل از آن، این است که راه را برای شناخت و تفکر باز می کنند. چنانکه خداوند نظر کردن در بسیاری از امور را (و دیدن را که لازمه آن است)، مقدمهای برای بسیاری از امور تعقلی و انتزاعی می داند، یا شنیدن و گوش کردن به آیات الهی را برای مؤمنان، موجب تأثیر عاطفی و جاری شدن اشک از چشمان آنان می داند. در واقع، نقش حسی در در کشف لایههای بنیادین فرهنگ مطلوب، نقشی زمینه ساز است.

### دوم. عقل

دومین منبع و ابزار شناخت از منظر قرآن، عقل است. در آیات بسیاری، انسانها را برای «شناخت و معرفت» به «تفکر و اندیشه» دعوت میکند.

عقل در اصطلاح کاربردهای مختلفی دارد، ولی بیشترین کاربرد آن به معنی قوه ادراک و فهم اشیاء به وجه حقیقی آمده است (راغب اصفهانی، مفردات الفاظ القرآن، ۱۳۸۷/ ۳٤٥)؛ و به معنای قوهای است که انسان به واسطه آن خیر و شر و حق و باطل را از هم تشخیص می دهد. در ادامه به بیان برخی از آیات الهی مبنی بر اینکه عقل یکی از ابزارهای شناخت است، پرداخته می شود:

١. ﴿كذلِك يبَينُ اللَّهُ لَكمْ آياتِهِ لَعَلَّكمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (بقره/٢٤٢)؛ «بدين گونه، خداوند آيات خود را براى شما بيان مى كند، باشد كه بينديشيد».

این آیه شریفه، هدف از نزول آیات الهی را تعقل و اندیشه مردم ذکر میکند و این حقیقت را با تعبیر «لعلی» ـ که برای بیان هدف است ـ آشکار می سازد.

۲. ﴿انَّ فـــى خَلَــْق الســَموَاتِ وَالارْضِ وَ أَخــتِلافِ الَّـيــلِ وَالنَّهــارِ لآيــاتٍ لِاوُلـــى الأَلْبــَابِ ﴾
 (آلعمران/۱۹۰)؛ «مسلماً در آفرينش آسمانها و زمين، و در پى يكديگر آمدن شب و روز، بـراى خردمندان نشانههايى است».

این آیه، درک آیات الهی را برای «اولواالالباب» میسر میداند. اندیشمندانی که فکر و عقل شان به مرحله خلوص رسیده و از شوائب اوهام پاک شده و این خود اهمیت عقل و خرد را در طریق شناخت حق روشن میسازد.

۳. ﴿وَاللَّهُ اخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ امَّهاتِكُم لاتَعْلَمُونَ شَيئاً وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَّمْعَ وَالابصَارَ وَالأَقْئِدةَ لَعَلَّكُم تَشكرُونَ ﴾ (نحل/ ۷۸)؛ «و خدا شما را از شكم مادرانتان ـ درحالى كه چيزى نمىدانستيد ـ بيرون آورد و براى شما گوش و چشمها و دلها قرار داد، باشد كه سپاسگزارى كنيد».



این آیه پس از اشاره به خارج شدن انسان از شکم مادر، در حالی که هیچ نمی دانست، ابزار شناخت و معرفت را، شرح می دهد، نخست سمع (نیروی شنوایی) که با آن «علوم نقلی» و تجارب دیگران را می شنود، سپس نیروی «بینایی» که با آن «امور حسّی» و قابل مشاهده را در پهنه جهان درک می کند و سپس «افنده» (دلها و خردها) که با آن واقعیات ماورای حس را ادراک می نماید و «فؤاد» عقل بر افروخته و پخته است و مفهومی والاتر از «عقل» دارد (مکارم شیرازی، پیام قرآن، ۱۳۸۸: ۱/ و ۱۲۸ و ۱۲۸).

با توجه به آیات فوق به دست می آید که قرآن «عقل» را بهعنوان یکی از منابع اصیل معرفت دانسته و اهمیت فوق العاده ای برای آن قائل شده است و همگان را به تعقل بیشتر در همه مسائل دعوت می کند (همان: ۱/ ۱۵۳).

با توجه به مباحث فوق می توان گفت فرهنگ مطلوب قرآنی فرهنگی است که مولفه های آن همگی مطابق با عقل بشری و مؤید به حکم عقل هستند، اولین کارکرد عقل در فرهنگ مطلوب، دستیابی به فلسفه قوانین و احکام است؛ زیرا انسان به گونه ای خلق شده است که علت هر چیزی را جستجو می کند و تا علت آن را به دست نیاورد، آن را نمی یذیرد؛ این امر از خصوصیات فطرت انسان است.

دومین کارکرد عقل در فرهنگ مطلوب، تبیین قوانین است، زیرا عقل توانایی تشخیص فضایل و رذایل اخلاقی را دارد. به همین جهت، شجاعت، عدالت، عفت همیشه خوب بوده و ترس و بی بندوباری همیشه بد هستند.

سومین کارکرد این ابزار شناخت، راهنمایی عقل در فهم و تفسیر دین و سایر منابع فرهنگ است، به عنوان مثال، اگرچه ظواهر برخی از آیات نظیر آیة ۱۰ سوره فتح و نیز آیات ۲۲ و ۲۳ سورة قیامت، تجسیم و رؤیت مادی خداوند را نشان می دهد، لکن عقل بر اساس گزاره های برهانی خود مبنی بر اثبات خداوند به عنوان موجودی واجب الوجود، غیر جسمانی، نادیدنی و ... به فهم و تفسیر واقعی آیات برمی پردازد (میری، منابع فرهنگ متعالی از منظر قرآن، ۱۳۹۲: ۳۵).

ذکر این نکته نیز لازم است که اگرچه عقل از منابع معرفت به شمار می رود، لکن منبع تام و کامل نیست و در مسائلی که موضوع آنها از حیطه عقل خارج است، عقل نمی تواند حکم نماید و فرد باید به معارف الهی که از طریق وحی و روایات معصومین به دست می آید، مراجعه کند. اموری همچون حقایق ماورای طبعیت، آثار آخرت، جزئیات دین و امور شهودی از موارد عجز درک عقلی است.



### سوم. تاریخ

از دیگر ابزار شناخت و معرفت در قرآن، تاریخ است. در قرآن کریم، آیات متعددی وجود دارد که با بیان تاریخ ملل و فلسفه تاریخ به منبع بودن تاریخ می پردازد و بر آن تأکید میکند. از جمله آیاتی نظیر:

۱. ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قِصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِاوْلِي الأَلبابِ﴾ (يوسف/١١١)؛ «به راستى در سرگذشت آنان، براى خردمندان عبرتى است».

دراین آیه بعد از اشاره به سرنوشت دردناک گروهی از اقوام پیشین می فرماید: پیگیری آثار آنها و دقت در سرگذشت و سرنوشت این اقوام مایه عبرت برای صاحبان مغز و اندیشه است، آنها می توانند از این طریق به عوامل بدبختی و خوشبختی خویش پی برند و راه نجات و هلاکت را از یکدیگر باز شناسند (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۸۶: ۱/۱۹۲۱).

٢. ﴿فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعلَّهُم يتَفكروُن﴾ (اعراف/ ١٧٦)؛ «پس اين داستان را [براى آنها] حكايت كن، شايد كه آنان بينديشند».

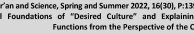
در این آیه، خداوند پیغمبر هرا مخاطب قرار داده و میگوید: برای اینکه اندیشه آنها را زنده کنی و آنها را به تفکر وادار نمایی، سرگذشت اقوام پیشین و داستانهای آنها را بر شمار و این خود میرساند که بیان صحیح تاریخ گذشتگان موجب بیداری افکار و منبع معرفت است.

۳. ﴿ذلِک مِنْ أَنباءِ الْقُرى نَقُصُّه عَلَيک مِنها قائمٌ وَحصِيدٌ﴾ (هود/۱۰۰)؛ «اين، از خبرهاى آن شهرهاست كه آن را بر تو حكايت مىكنيم، بعضى از آنها [هنوز] بر سر پا هستند و [بعضى] بر باد رفتهاند.

آیه شریفه بعد از بیان سرگذشت گروهی از اقوام پیشین مانند قوم نوح و قوم شعیب و قوم فرعون و لوط و عاد و ثمود می فرماید: این از خبرهای شهرها و آبادی هایی است که ما برای تو بازگو می کنیم که بعضی هنوز بر پا هستند و بعضی در هم کوبیده و نابود شدهاند. ما به آنها ستم نکردیم، آنها خودشان بر خویش ستم روا داشتند و در آخر می افزاید: در اینها نشانه ای است برای کسانی که از عذاب آخرت می ترسند (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۸۶: ۱/ ۱۷۳).

از راههای اشاعه فرهنگ مطلوب دینداری در روابط اجتماعی، توجه به تاریخ امتهای گذشته و شناسایی فتنهها و گامهای شیطان در بین آنهاست.

کارکرد تبیین تاریخ در فرهنگ مطلوب این است که با در اختیار داشتن مجموعهای از واقعیتهای گذشته، نشان می دهد که رویدادهای مورد نظر امری اتفاقی نبوده، بلکه با در نظر گرفتن برخی از شرایط پیشین یا هم زمان، متوقع بوده است، از آنجا که تاریخ دارای سنتهایی است که خارج از اختیار بشر نیست و انسان می تواند در آنها نقش ایفا کند، قرآن انسان را برای شناخت جهان واقعی و





ترسیم فرهنگ مطلوب به عبرت گیری از سرنوشت اقوام پیشین و مطالعه فرهنگها و وقایع گذشته دعوت می نماید؛ و با شناخت این قوانین و سنن تاریخی می توان تاریخ حاضر را تحت فرمان در آورد و به سود سعادت خود و مردم حاضر از آن بهرهگیری کرد و فرهنگ مطلوب را طرح ریزی کرد (مطهری، محموعه آثار، ۱۳۷٤: ۲/ ۷۰).

### چهارم. فطرت

در لغت، فطرت به معنای شکافتن (زبیدی، تاج العروس، ۱٤٠٤: ۲۱/ ۳۲۵)، صفات مادرزادی (شرتوني، اقرب الموارد في فصح العربيه و الشوارد، ١٣٧٤: ذيل واژه الفطره)، اختراع بـدون نمونـهي قبلی (جوهری، صحاح اللغه، ۷۷: ۲/ ۷۸۱) معنا شده است و در اصطلاح برخی آن را نوعی هدایت تکوینی و خدادادی در وجود انسان دانسته (مصباح یزدی، معارف قرآن، ۱۳۸۰: ۲۶) و بعضی نیز آن را عامل تفاوت انسان از حیوان می دانند که همان عقل و میل او در کسب کمال مطلق می باشد (جوادي آملي، تفسير تسنيم، ١٣٨٩: ٧). اين واژه در علوم مختلفي همانند عرفان، كالام، فلسفه و منطق نیز کاربرد دارد که تقریباً در تمامی این موارد در یک مفهوم اساسی مشترک می باشد که عبارت است از معرفتی که مقتضای نوع آفرینش بشر است و به وسیله تجربه و آموزش کسب نمی گردد (میرسلیم، دانشنامه جهان اسلام، ۱۳۷۵: ش۲۰۳۷)

در ابتدای این بحث باید متذکر شد که فطرت انسان دارای دو حوزه احساس و ادراک یا فطرت قلب و فطرت عقل است. آدمی اموری را می پذیرد که هیچ گونه استدلالی برای آنها ندارد مثلاً می گوید کل از جزء بزرگتر است و یا اجتماع دو ضد در یک زمان و مکان و موضوع و... امکان ندارد، ولی قادر به استدلال برای این امور نیست؛ یعنی بشر به گونه ای خلق شده است که تا این مطالب را تصور کند تصدیق هم خواهد کرد و این همان فطرت است. پس در واقع امور و مبانی اولیه و اساسی ادارک عقل که امتناع اجتماع و ارتفاع نقیضین است و هر امر محالی ناچار به آن بر می گردد، از فطریات بشر است و عقل به این معنا جزء فطرت است؛ اما عقل نظری که با کاوش و استدلال به نتائجی دست می یابد فطرى نيست و اكتسابي خواهد بود.

اكنون با توجه به مطالب فوق، به بررسي آياتي از قرآن يرداخته ميشود تا روشن گردد آيات الهيي چگونه از این منبع معرفت پرده برداشته است:

 ﴿ وَنَفسِ وَما سَوَّاها فَالْهَمَها فُجُورَها وَتَقْوَاها ﴾ (شمس ٧ و ٨)؛ «سوگند به نفس و آن كس كـه آن را درست کرد. سیس پلیدکاری و پرهیزگاریاش را به آن الهام کرد».



در این آیه به منبع الهام بخش «وجدان اخلاقی» و آگاهی انسان از «فجور» و «تقوا» اشاره می کند و می گوید آگاهی بر این امور به صورت یک الهام از آغاز در درون جان انسان بوده است (رازی، روض الجنان و روح الجنان، ۱۳۷۵: ۲۹۶).

٢. ﴿ فَرَجَعُوا الى انْفُسِهِم فَقَالُوا انَّكم انتُمُ الظّالِمُونَ ﴾ (انبياء/ ٦٤)؛ «پس به خود آمده و [به يكديگر]
 گفتند: در حقيقت، شما ستمكاريد.

آیه دوم ناظر به ماجرای «بت شکنی» حضرت ابراهیم این و ماجرای محاکمه ایشان توسط بت پرستان در جواب در بابل می باشد، زمانی که از ایشان سوال شد «آیا تو با خدایان ما این کار را کرده ای»؟ ایشان در جواب فرمود: «بلکه بزرگشان این کار را کرده باشد، از او بپرسید اگر سخن می گوید»! آیه شریفه در این قسمت بیان می دارد که: «آنها به وجدان خود برگشتند» (قاسمی، محاسن التأویل، ۱٤۱۸: ۷/۳۰۳).

٣. ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَ السَّموَاتِ وَالْأَرْضَ لَيقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ (لقمان/ ٢٥)؛ «اگر از آنها بپرسي: «چه
 کسی آسمانها و زمین را آفریده است؟ مسلماً خواهند گفت: «خدا».

در این آیه بعد از اشاره به وضع مشرکان عرب که وقتی به آنها گفته می شد: از آیات الهی پیروی کنید، می گفتند: ما از نیاکانمان پیروی می کنیم، می فرماید: «اگر از آنها درباره آفرینش آسمانها و زمین سؤال کنی می گویند: خالق همه آنها خداست» این پاسخی است که آنها درباره آفریننده آسمانها و زمین می دهند ممکن است از «فطرت» آنها برخاسته باشد و هر مولودی، متولد می شود بر فطرت، یعنی بر معرفت به این که خداوند عز و جل خالق اوست (حسینی شاه عبدالعظیمی، تفسیر اثنا عشری، ۱۳۲۳: ۱۹/۹ ۳۵).

٤. ﴿فَاقِمْ وَجْهَک لِلدِّینِ حَنِیفاً فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِی فَطْرَ الناسَ عَلَیها لا تَبُدِیلَ لِخَلقِ اللَّهِ ذلِک الِدِّینُ القَّیمُ وَلَحْقَ الناسِ لا یعْلَمُونَ ﴾ (روم/٣٠)؛ (پس روی خود را با گرایش تمام به حق، به سوی این دین کن، با همان سرشتی که خدا مردم را بر آن سرشته است. آفرینش خدای تغییر پذیر نیست. این است همان دین یایدار، ولی بیشتر مردم نمی داند».

در این آیه به پیغمبر شد دستور می دهد که به دین خالص خداوند توجه نمای، همان دینی که خدا در درون فطرت همه آحاد بشر به ودیعت نهاده و هیچ گاه دگرگون نمی گردد و جاودانی است، خدا دین مقدس اسلام را طوری آفریده که با آفرینش و فطرت بشر موافق است. به عبارت دیگر دین مقدس اسلام به نحوی ذاتی و فطری بشر آفریده شده که گوئی جزئی جداناپذیر آن باشد. چون از طرفی هیچگاه آفرینش پروردگار بی همتا دارای عیب و نقصی نبوده و نیست که قابل تبدیل و تغیر باشد، و از سوی دیگر: چون دین مقدس اسلام همانگونه که گفته شد دینی اساسی و ذاتی و موافق فطرت و ذوق انسان است پس هیچکدام از آنها به هیچ وجهی از وجوه قابل تبدیل و تغیر نیستند (نجفی، تفسیر آسان، ۱۳۹۸: ۱۳۵۸).



به این ترتیب، قرآن مجید «فطرت» را بهعنوان یک منبع غنی و سرشار برای معرفت پذیرفته است و با تعبیرات مختلف در آیات متعدد همگان را به اهمیت این منبع متوجه ساخته است (مکارم شیرازی، بيام قرآن، ۱۳۸۸: ۱/ ۲۰۷).

کارکرد فطرت از منظر قرآن این است که با داشتن ویژگیهای فرا تاریخی، ظرفیت ایجاد یک نظام معنایی و هویتی غیرتاریخی را دارد که تصور تحقق فرهنگ مطلوب را ممکن میسازد. ویژگی هایی همچون گرایش به مبدأ كمالات، ثبات، فراگیری غیراكتسابی، فراجنسیتی، ظرفیت كنترل و هدایت اعتباریات به سمت گرایش های عالمی انسانی در گستره ادراکات اعتباری و قدرت بالای درگیرکردن بنیان فرهنگها با پرسشهای گریز نایذیر حهانی، مانند حقیقت زندگی انسان در دنیا، آغاز و انجامش از حمله کارکر دهای فطرت در فرهنگ مطلوب است.

### ينجم. وحي

وحی در لغت در معانی مختلفی به کار رفته است. وحی در لغت، اشاره تند و سریع است (راغب اصفهاني، مفردات الفاظ القرآن، ١٣٩٥:٥٣٠)؛ و در اصطلاح، تفهيم ويـژه يـک سلسـله از حقـايق و معارف از سوی خدا به انسان برگزیده از راهی غیر از طرق عادی معرفت است.

در آیات بسیاری از قرآن و بلکه در سایر کتب آسمانی در مورد این منبع سخن به میان رفته است و از منظر پیروان ادیان الهی «وحی» مهم ترین منبع معرفت می باشد، زیرا که سرچشمه آن علم بی پایان الهي است و منابع معرفت ديگر مربوط به انسانها مي باشد كه در برابر آن محدود هستند. در جهان بینی الهی، خداوند برای هدایت بشر (ارائه طریق) تمام آنچه را که نیاز بشر در سیر طریق سعادت می باشد بوسیله «وحی» بر پیامبران ارسال نموده است.

اگر ما عقل، فطرت، وجدان و تجربه را به مانند نورافکنی قوی در نظر بگیریم، «وحی» همانند خورشید در برابر آنها پرتو افشانی می کند و قلمرو آن وسیع و بسیار گسترده است (مکارم شیرازی، پیام قرآن، ۱۳۸۸: ۲۰۸۱).

کارکرد وحی در فرهنگ مطلوب این است که فرهنگ مطلوب قرآنی تنها از طریق منبع وحمی توان دستیابی به نتیجهای، متقن، کامل و جامع را دارد. ادارک آن به علت وصل بودن به علم لایزال الهمی و آشناسازی بشر با جهانی که خارج از قلمرو حس است، در مقدمترین منابع قرار داد. دستورات عملی و اعتقادي كه بنيان فرهنگ مطلوب را شكل مي دهند، از طريق وحي بـه وسـيله انبيـاء الهـي در دسـترس انسان قرار می گیرد تا با کاربرد آنها در زندگی دنیوی و اخر وی رستگار گردد (طباطبایی، المیزان، ۱٤١٧: ١٠/ ٢٦١؛ سبحاني، منشور حاويد، ١٣٨٨: ٢/ ٢٣).



آیاتی که به این ابزار شناخت می پردازد، عبارتند از:

١. ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْى يوحى ﴾ (نجم/٤)؛ «آنچه مى گويد چيزى جز وحى كه بر او نازل شده نيست».

وحی متمم و تکمیل کننده دیگر منابع همچون حس و عقل هست، زیرا معرفتی خطاناپذیر است و از سوی خداوند بیان گردیده است:

٢. ﴿عالِمُ الْغَيبِ فَلا يَظْهِرُ عَلَى غَيبِهِ أَحَداً إِلاَّ مَنِ ارْتَضى مِنْ رَسُولٍ ﴾ (جـن/ ٢٦-٢٧)؛ «دانى نهان است و كسى را بر عيب خود آگاه نمى كند. جز پيامبرى را كه از او خشنود باشد»

انبياء از طريق تعليم الهي به منبع وحي دست مي يابند.

٣. ﴿وَ حِفْظاً مِنْ كلِّ شَيطانٍ مارِدٍ لا يسَّمَّعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلى﴾ (صافات /٧-٨)؛ «و [آن را] از هر شيطان سركشي نگاه داشتيم. به طوري كه نمي توانند به انبوه [فرشتگان] عالم بالا گوش فرا دهند»

وحى در مرحله نگهداري و ابلاغ از نفوذ شيطان حفظ گرديده است.

بر طبق آیات قرآن، بشر با ابزارهای معرفتی همچون عقل، حس و کشف و شهود توانایی به سعادت رسیدن ندارد و این ابزارها علی رغم توانایی هایی که دارند، گرفتار خطا می شوند و منبعی مطمئن و دائمی به حساب نمی روند. خداوند برای سعادت و خوشبختی انسان راه خاص و ویژهای برای سخن گفتن با خلق اختیار نموده است که از هر خطایی مصون می باشد (طباطبایی، المیزان، ۱٤۱۷).

منبع معرفت بودن وحی بیانگر این امر است که دین و قوانین آن در متن زندگی و فرهنگ اجتماع قرار دارد و بیانگر فرهنگ یا سبک زندگی بشر هستند و در کلیه احوال، اعمال و رفتار و سکنات زندگی انسان دخالت داشته و به زندگی وی رنگ ایمانی و خداشناسی می دهند (طباطبایی، نهایه الحکمه، ۱۳۸۸: ۳۹).

### ششم. کشف و شهود

گاهی اوقات، واقعیتهای انسانی با مراجعه به درون خویش و بدون واسطه قابل درک میگردند. ایس دسته از اداراکات، ادارک شهودی یا حضوری نام دارد و از منابع معرفت بوده و منبعی برای دستیابی به فرهنگ مطلوب به شمار میروند. از نظر عرفان کشف و شهود امکان دارد که ربانی و یا شیطانی باشد و برای اطمینان از صحت آن باید بر عقل، کتاب الهی و سنت پیامبر و اهلبیت مراجعه شود.

در آیات قرآن به کشف و شهود بهعنوان یکی از راههای کسب معرفت اشاره شده است:

١. ﴿ وَكذلِك نُرِى إِبْراهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوْاتِ وَالأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوْقِنِينَ ﴾ (انعام/٧٥)؛ «اين چنين ملكوت آسمان ها و زمين را به ابراهيم نشان داديم تا اهل يقين گردد».



با توجّه به اینکه انسان با چشم ظاهر و استدلالات عقلی نمی تواند همه حقایق را مشاهده کند، پس خداوند از طریق شهود درون و کنار زدن پردههایی که در حال عادی در برابر چشم ما افتاده و بسیاری از حقایق را مکتوم می دارد، این حقایق را بر ابراهیم داده است.

منظور آگاه ساختن ابراهیم این بر امر پنهانی آفرینش و پرده برداری از آیاتی که در اوراق کتاب هستی نشر شده است، میباشد تا ابراهیم این به درجه یقین کامل برسد (سید قطب، فی ظلال القرآن، ۱۲۱۲: ۲/ ۱۳۹۷).

در تفسیر «المیزان» نیز آمده است که «ملکوت» اشاره به وجود اشیاء از جهت انتساب آنها به خداوند و وابستگی آنها به ذات پاک او است، و این همان چیزی بود که ابراهیم این آن را مشاهده کرد و از آن به توحید خالص آشنا شد (طباطبایی، المیزان، ۱٤۱۷: ۸/ ۳٤۸).

در تفسیر «دُرالمنثور» نیز روایتی از پیغمبر اکرم و روایتی از ابن عباس نقل شده است که نشان می دهد خداوند پرده ها را کنار زد و ملکوت آسمان یعنی اسرار قدرت و حاکمیت خود را بر سراسر عالم هستی به ابراهیم نشان داد (سیوطی، الدر المنثور، ۱٤۰۶ ۳/ ۲۳).

کشف و شهود به تنهایی نمی تواند انسان را در مسیر کمال راهنمایی نماید، بلکه حقایق قلبی و شهودی از این نظر که حقایق فردی و شخصی هستند و قابل انتقال به غیر و قابل تعمیم نیستند، نمی توان آنها را به تنهایی برای تبیین حقایق به کار برد (طباطبایی، نهایه الحکمه، ۱۳۸۸: ۸۸).

### د. پیوند بین معرفتهای نظری و معرفتهای عملی

چهارمین مبنای معرفت شناسی فرهنگ مطلوب پیوند بین معرفت های نظری و معرفت های عملی است. انسان، هم در مقام نظر و هم در عرصه عمل، از توانایی تعقل (عقل ورزی) ـ که در شناخت حقیقت هستی و کسب سعادتِ جاوید نقش اساسی دارد \_ برخوردار است. از لحاظ موضوع، معرفت را می توان به دو قسم نظری و عملی تقسیم نمود. معرفت نظری، حاکی از امری خارج از اراده انسان است که تنها حکایتگر امری واقعی است، نظیر وجود خدا و فرشتگان، ولی معرفت عملی مربوط به اراده و تدبیر انسان است و به وسیله آن، انسان به تغییر و اصلاح زندگی خویش توانمند می گردد (طباطبایی، المیزان، ۱۱۶۱۰ ۲/۱۷۳۱). همانند هنجارهای فرهنگی که اراده انسان قابلیت تغییر و اصلاح آنها را دارد. علامه طباطبایی این معرفتها را معرفت اعتباری می خواند و قائل است که انسان چارهای جز اعتبار کردن اصولی که با زندگی و روابط او در پیوند است، ندارد. علوم اعتباری، بنیان نیازها و اهداف انسان در انجام رفتارها و کنش ها در نیل بدان را شکل می دهند (همان: ۱۵۰۰۳). از همین فر مایش علامه ارتباط این مبنا با فرهنگ مطلوب به دست می آید.



در صورتی که انسان از توانایی عقل و عقل ورزی خود به طور کامل بهره گیرد، تعقل (درمعنای جامع آن) می تواند مشتمل بر رمزگشایی از ذات واقعیت و رمزگذاری واقعیت و بیان آن در قالبهای جدید باشد؛ به این معنا که نخست مجموعه واقعیتها و حقایق عالم را در مراحل ابتدایی تعقل در ذهن ترسیم و برهان پردازی کند، سپس آنها را در مراحل عالی تعقل باور نماید (تعقل نظری) و بعد از آن، لوازم عملی این درک و باور را آگاهانه و اختیاری انتخاب و با عمل اختیاری مداوم به تدریج در خویشتن تثبیت کند (عقل ورزی عملی)، آنگاه به هستی جاودانه و آسایش همیشگی دست یابد.

خداوند در آیه ﴿وَ فِی الْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجاوِراتٌ وَ جَنَّاتٌ مِنْ أَعْنابٍ وَ زَرْعٌ وَ نَخِیلٌ صِنْوانٌ وَ غَیرُ صِنْوانٍ یستقی بِماءٍ واحِدٍ وَ نُفَضِّلُ بَعْضَها عَلی بَعْضِ فِی الْأُکلِ إِنَّ فِی ذلک لآیاتٍ لِقَوْمٍ یعْقِلُونَ ﴾ (رعد/٤)؛ «و در زمین قطعاتی است کنار هم، و باغهایی از انگور و کشتزارها و درختان خرما، چه از یک ریشه و چه از غیر یک ریشه، که با یک آب سیراب می گردند، و [با این همه] برخی از آنها را در میوه بر برخی دیگر برتری میدهیم. بی گمان در این [امر نیز] برای مردمی که تعقل می کنند، دلایل [روشنی] است» نشانههایی برای گروهی که خرد خود را به کار می اندازند، معرفی می کند و این سخن نوعی فراخوان مردم برای اندیشیدن در یدیده های طبیعت است که ارتباط و پیوستگی معرفت عملی و نظری را می رساند.

ملاصدرا به عنوان شخصیتی که هم به تفسیر قرآن و روایات پرداخته و هم به لحاظ فلسفی و عرفانی، شخصیتی زبانزد است، در این باره می نویسد: باید بین سه چیز فرق گذاشت: ۱. معارف؛ ۲. احوال نفسانی؛ ۳. اعمال خارجی. معارف مانند علم به خدا و رسول و احوال مانند حالت انقطاع از دنیا و شوائب نفسانی و اعمال هم مانند عبادات و طاعات. در نظر اهل ظاهر معرفت برای عمل است، در حالی که در نظر اهل باطن عمل است که برای معرفت است و عمل فی نفسه ارزشی ندارد و احوال هم که قوه یا عدمهایی بی ارج هستند؛ اما این معارف هستند که اموری وجودی بوده و عاری از هر نوع تغییر اند. پس فایده اصلاح عمل، اصلاح قلب است و فایده اصلاح قلب، انکشاف جلال ذاتی حق تعالی است. به طور خلاصه، اصل ایمان به خدا و رسول همان علم به الهیات است.

معرفتهای نظری از هست و نیستها و معرفتهای عملی از ارزشها، بایدها و نبایدها سخن می گویند؛ اما چنان نیست که میان این دو دسته از معرفت، مرز غیر قابل نفوذی وجود داشته باشد و معرفتهای نظری و عملی کاملاً با یکدیگر بی ارتباط و بیگانه باشند؛ برای مثال، دانستن اینکه چه کاری برای ما مفید و سودمند است یا موجب سعادت و کمال ماست، از جمله معرفتهای نظری است که با واسطه به عمل نیز مربوط می شود. ازاین رو معرفت نظری، پایه گرایشهای عمل است (مصباح یزدی و همکاران، فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی، ۱۳۹۶: ۱۱۵).



کارکرد این مبنا در فرهنگ مطلوب این است که معرفت نظری اساس امید و هراس عملی است. چون خوف و رجاء آثار فراوانی به همراه دارد و نیز با توجه به اینکه پیش از آنکه بینش شهودی یا عقلی حاصل شود، جهان بینی تام و کامل نیست و در نتیجه رسیدن به مقصد نهایی کمال امکان پذیر نخواهد بود، قرآن کریم در معرفی (اولوا الالباب) می فرماید: ﴿الَّذِینَ یذْکرُونَ اللَّهَ قِیاماً وَ قُعُوداً وَ عَلی جُنُوبِهِمْ وَیتَفَکرُونَ فِی خَلْقِ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ رَبَّنا ما خَلَقْتَ هذا باطِلاً سُبْحانَک فَقِنا عَذابَ النَّارِ» (آلعمران/۱۹۱) «همانهایی که خدا را [در همه احوال] ایستاده و نشسته و به پهلو آرمیده یاد می کنند، و در آفرینش آسمان ها و زمین می اندیشند [که] پروردگارا، اینها را بیهوده نیافریدهای؛ منزهی تو. پس ما را ز عذاب آتش دوزخ در امان بدار».

بنابراین طرز تفکّری که شخص در مسئلهای پیدا میکند، در زندگی عملی و روش اجتماعی و کیفیت برخورد و مقابله او با حوادث مؤتّر است (مصباح یزدی، آموزش عقاید، ۱۳۸۶: ۱/ ۱۱).

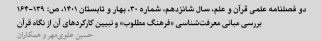
#### نتيجه

از منظر آیات قرآن برای دستیابی به فرهنگ مطلوب، توجه به مبانی معرفت شناسی اهمیت فروانی دارد. از جمله مبانی معرفت شناسی قرآن در دستیابی به فرهنگ مطلوب در مواد ذیل خلاصه و ارزیابی می گردد:

۱. امکان شناخت: آیات متعددی در قرآن کریم به تدبر و معرفت افزایی، شناخت خود و جهان سفارش می کند و همه اینها بیانگر امکان شناخت است. با توجه به مبنای مذکور، بخش زیادی از معرفتهای انسان با تلاش و شایستگی کسب می گردد و برخی از این معرفتها از بدو خلقت به صورت فطری و غیر اکتسابی همراه اوست، به گونهای که انسان نمی تواند این علوم فطری را باطل ساخته و مسیری غیر از فطرت در دستیابی به فرهنگ مطلوب قرآنی برگزیند.

۲. حقیقی و اعتباری بودن علم بشر: همانطور که بیان شد یکی از وجوه امتیاز اسلام بر غرب این است که در غرب بدون توجه به علم حضوری به مباحث معرفت شناسی پرداخته می شود، در حالی که قرآن هم بر معرفت های حصولی و اکتسابی و هم بر معرفت های حاصل از علم حضوری تأکید بسیار کرده است.

۳. در اختیار بودن منابع و ابزار شناخت برای بشر از دیگر مبانی معرفت شناسی است که قرآن برای نیل به فرهنگ مطلوب بر آنها تأکید نموده است، منابع معرفت شناسی در قرآن شامل حس، عقل، تاریخ، فطرت، وحی و کشف و شهود است که مشهودات بیرونی ودرونی را در نظام معرفت جامع در





کنار هم دارد. از منظر آیات قرآن جهت دستیابی به فرهنگ مطلوب تنها منبع اساسی معرفت، وحی می باشد که خطاناپذیر است و برای کشف و شناخت آن می توان از منابع و ابزارهای دیگر همچون ادارک عقلی، حواس، فطرت، کشف و شهود و تاریخ بهره گرفت.

پیوند بین معرفت های نظری (هست و نیست ها) و معرفت های عملی (بایدها و نبایدها) از
 دیگر مبانی معرفت شناسی برای دست یابی به فرهنگ مطلوب می باشد به گونه ای که معرفت نظری،
 پایه گرایشهای عملی را شکل میدهند.



### منابع

- 1. قرآن كريم، ترجمه: محمدعلى رضايى اصفهانى و جمعى از اساتيد جامعة المصطفى، انتشارات المصطفى، قم: چاپ دوم، ١٣٨٨.
  - ٢. ابن فارس، احمد، معجم مقائيس اللغه، دار الفكر بيروت: ١٤٠٤ ق.
  - ٣. ازهري، محمد بن احمد، تهذيب اللغه، دار إحياء التراث العربي بيروت: ٢٠٠١ م.
- ٤. توکل، محمد علی و دیگران، «جامعه شناسی معرفت: جستاری در تبیین رابطه «ساخت و کنش اجتماعی» و «معرفت های بشری»، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، قم: ۱۳۹۱.
  - ٥. جوادي آملي، عبدالله، رحيق مختوم، نشر اسراء، قم: ١٣٧٦
    - ٦. ــــ، شریعت در آیینه معرفت، نشر رجاء، قم: ١٣٧٢.
      - ٧. \_\_\_\_، تفسير تسنيم، اسراء، قم: ١٣٨٩.
  - ۸. معرفت شناسی در قرآن، به کوشش: حمید یارسانیا، اسراء، قم: ۱۳۸٤.
  - ۹. ــــ، فطرت در آیینه قرآن، مجله انسان پژوهی دینی، سال هفتم، شماره ۲۳، ۱۳۸۹.
    - ١٠. جوهري، اسماعيل بن حماد؛ تاج اللغه العربيه، دار العلم للملايين، بيروت: ١٤٠٧.
      - ۱۱. چلبی، مسعود، جامعه شناسی نظم، نشر نی، تهران: ۱۳۹۵.
- ١٢. حسيني شاه عبدالعظيمي، حسين بن احمد، تفسير اثنا عشري، انتشارات ميقات، تهران: ١٣٦٣.
  - ۱۳. دهخدا، على اكبر، لغتنامه دهخدا، ماده فرهنگ، انتشارات دانشگاه تهران، تهران: ۱۳۷۷.
- ۱٤. رازی، ابوالفتوح، روض الجنان و روحالجنان، به کوشش یاحقی و ناصح، آستان قدس رضوی، مشهد: ۱۳۷۵.
  - ١٥. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات الفاظ القرآن، ذوى القربي، قم: ١٣٩٥.
  - ١٦. زبيدي، مرتضى حسيني، تاج العروس، دارالاحياء التراث العربي، بيروت: ١٤٠٤.
  - ١٧. سبحاني، جعفر، شناخت در فلسفه اسلامي، موسسه امام صادق الله، قم: ١٣٨٣.
    - ١٨. \_\_\_\_، منشور جاويد، موسسه امام صادق المعيد، قم: ١٣٨٨.
- ۱۹. سيوطى، جلال الدين، الدر المنثور في تفسير المأثور، كتابخانه آيت الله مرعشى نجفى، قم: ۱۹. ميوطى، جلال الدين، الدر المنثور في تفسير المأثور، كتابخانه آيت الله مرعشى نجفى،
  - ٠٢. شرتوني، سعيد، اقرب الموارد في فصح العربيه و الشوارد، اسوه، تهران: ١٣٧٤.
- ۲۱. صالحی امیری، سید رضا، مبانی سیاستگذاری و برنامه ریزی فرهنگی، مرکز تحقیقات استراتژیک مجمع تشخیص مصلحت نظام، تهران: ۱۳۹۲.



- ٢٢. صيني، محمود اسماعيل، المكنز العربي المعاصر، مكتبه لبنان، بيروت: ١٤١٤ ق.
- ٢٣. طباطبايي، محمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، انتشارات جامعه مدرسين، قم: ١٤١٧ ق.
  - ٢٤. \_\_\_\_، نهاية الحكمه، موسسه نشر اسلامي، قم: ١٣٨٨.
- ۲۰. قاسمی، محمد جمال الدین؛ محاسن التأویل، به کوشش محمد فؤاد عبدالباقی، دوم، دارالفکر،
   بیروت: ۱٤۱۸.
  - ٢٦. قطب، سيد، «في ظلال القرآن»، دارالشروق، بيروت/قاهره: ١٤١٢.
- ۲۷. کشاورز، سوسن، «مقایسه مبانی هستی شناسی و معرفت شناسی (کارل پوپر) با آموزههای اسلامی»، دوفصلنامه علمی ترویجی علوم تربیتی از دیدگاه اسلامی، ش ۷، ۱۳۹۵.
- ۲۸. مصباحیزدی، محمدتقی، آموزش عقاید، شرکت چاپ و نشر بین الملل سازمان تبلیغات اسلامی، تهران: ۱۳۸۶.
  - ٢٩. \_\_\_\_، آموزش فلسفه، سازمان تبليغات اسلامي، تهران: ١٣٧٩.
- ۰۳. \_\_\_\_، معارف قرآن (خداشناسی، کیهان شناسی، انسان شناسی)، انتشارات مؤسسه امام خمینی، قم: چاپ سوم، ۱۳۸۰.
- ۳۱. \_\_\_\_، فتحعلی، محمود، مجتی مصباح، حسن یوسفیان، فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی، سازمان پژوهش و برنامه ریزی آموزشی، تهران: ۱۳۹٤.
  - ٣٢. مصطفوى، حسن، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، وزارت فرهنگ ارشاد اسلامي، تهران: ١٣٦٨.
    - ۳۳. مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، صدرا، تهران: ۱۳۷٤.
- ۳٤. معلمی، حسن، نگاهی به معرفت شناسی در فلسفه غرب، پژوه شگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، تهران: ۱۳۸۸.
  - ٣٥. معين، محمد، فرهنگ فارسي معين، امير كبير، تهران: ١٣٦٤.
  - ٣٦. مكارم شيرازى، ناصر، پيام قرآن، دار الكتب الاسلاميه، تهران: ١٣٨٨.
    - ٣٧. \_\_\_\_، تفسير نمونه، دار الكتب الاسلاميه، تهران: ١٣٨٤.
- ۳۸. موزر، پل، درآمدی موضوعی بر معرفت شناسی معاصر، ترجمه رحمت الله رضایی، موسسه آموزشی و یژوهشی امام خمینی (ره)، قم: ۱۳۸۷.
  - ٣٩. ميرسليم، مصطفى، دانشنامه جهان اسلام، مركز دائرة المعارف بزرگ اسلامي، تهران: ١٣٧٥.
    - ٠٤. ميري، محسن، منابع فرهنگ متعالى از منظر قرآن، مجله سراج منير، ش ١٣٩٢. ١٣٩٢.
      - ٤١. نجفي، محمد، تفسير آسان، كتابفروشي اسلامية، تهران: ١٣٩٨.



### References

- The Holy Quran, Translated by Muhammad Ali Rezaei Isfahani and A Group of Professors of Al-Mustafa University, Al-Mustafa Publishing House, Qom: 2<sup>nd</sup> Edition, 2009.
- Azhari, Muhammad bin Ahmad, Tahdib al-Lughah, Dar Ihiya al-Turath al-Arabi, Beirut: 2001.
- 3. Chalabi, Masoud, Sociology of Order, Ney Publishing, Tehran: 2016.
- Dehkhoda, Ali Akbar, Dehkhoda Dictionary, Entry "Farhang", Tehran University Press, Tehran: 1998.
- Hosseini Shah Abd al-Azimi, Hossein bin Ahmad, Tafsir Ithna Ashari, Miqat Publications, Tehran: 1984.
- 6. Ibn Fars, Ahmad, Mu'jam Magais al-Lughah, Dar al-Fikr, Beirut: 1404 A.H.
- Javadi Amoli, Abdullah, Epistemology in the Quran, Edited by Hamid Parsania, Israa, Qom: 2015.
- Javadi Amoli, Abdullah, Innate in the Mirror of the Quran, Journal of Religious Anthropology, Year 7, Number 23, 2010.
- Javadi Amoli, Abdullah, Raheeq Makhtoum (The Sealed Nectar), Esra Publishing House, Qom: 1997
- 10. Javadi Amoli, Abdullah, Shariah in the Mirror of Knowledge, Raja Publications, Qom: 1993.
- 11. Javadi Amoli, Abdullah, Tafsir Tasnim, Esra, Qom: 2010.
- Jawhari, Ismail bin Hammad; Taj al-Lughah al-Arabiyyah, Dar El Ilm Lilmalayin, Beirut: 1407.
- Kishavarz, Sosan, "Comparison of the Foundations of Ontology and Epistemology (Karl Popper) with Islamic Teachings", Bi-Annual Educational Science Promotion Journal from an Islamic Perspective, Vol. 7, 2016.
- Makarem Shirazi, Nasir, Tafsir Nemouneh (The Ideal Exegesis), Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: 2005.



- Makarem Shirazi, Nasir, The Message of the Quran, Dar al-Kutub al-Islamiyyah,
   Tehran: 2009.
- Miri, Mohsen, Sources of Transcendental Culture from the Perspective of the Quran, Siraj Munir Magazine, Vol. 12, 2013.
- 17. Mirsalim, Mustafa; Encyclopaedia of Islamic World, Center for Islamic Encyclopaedia, Tehran: 1996.
- Misbah Yazdi, Muhammad Taqi, Fatah Ali, Mahmoud, Mujtaba Misbah, Hassan Yousufian, Philosophy of Islamic Education, Educational Research and Planning Organization, Tehran: 2015.
- Misbah Yazdi, Muhammad Taqi, Philosophical Instruction, Islamic Preaching Organization, Tehran: 2000.
- Misbah Yazdi, Muhammad Taqi, Quranic Teachings (Theology, Cosmology, Anthropology), Imam Khomeini Institute Publications, Qom: 3<sup>rd</sup> Edition, 2001.
- Misbah Yazdi, Muhammad Taqi, Theological Instructions, Islamic Preaching Organization International Publishing Company, Tehran: 2005.
- Moa'llimi, Hassan, A Glimpse at Epistemology in Western Philosophy, Research Institute of Islamic Culture and Thought, Tehran: 2009.
- 23. Moin, Muhammad, Mion's Persian Dictionary, Amir Kabir, Tehran: 1985.
- Moser, Paul, A Thematic Introduction to Contemporary Epistemology, Translated by Rahmatullah Rezaei, Imam Khomeini Educational and Research Institute, Qom: 2008.
- Mustafavi, Hassan, Research in the Words of the Holy Quran, Ministry of Culture, Islamic Guidance, Tehran: 1989.
- 26. Mutahhari, Murtaza, Collection of Works, Sadra, Tehran: 1995.
- 27. Najafi, Muhammad, Tafsir Asan, Islamic Bookstore, Tehran: 2019.
- Qasimi, Muhammad Jamaluddin; The Merits of Hermeunitics, Prepared by Muhammad Fuad Abd al-Baqi, 2<sup>nd</sup> Edition, Dar al-Fikr, Beirut: 1418.
- Qutb, Seyyed, "Fi Zilal al-Quran (In the Shadows of the Quran)", Dar al-Shuruq, Beirut/Cairo: 1412.







- Raghib Isfahani, Hossein bin Muhammad, Mufradat Alfaz al-Quran (The Vocabulary of Quranic Words), Zawi al-Qurba, Qom: 2016.
- Razi, Abul Futouh, Rawz al-Jinan and Ruh al-Jinan, Prepared by Yahiqi and Nasih,
   Astan Ouds Razavi, Mashhad: 1996.
- 32. Salihi Amiri, Seyyed Reza, Basics of Policy-Making and Cultural Planning, Strategic Research Center of Expediency Discernment Council, Tehran: 2013.
- 33. Sayni, Mahmoud Ismail, al-Maknaz al-Arabi al-Muasir, Maktabah Lebanon, Beirut: 1414 A.H.
  - Shartuni, Sa'eed, Aqrab al-Mawarid fi Fush al-Arabiyyah was al-Shawadir, Uswa, Tehran: 1995.
- 34. Sobhani, Jafar, Everlasting Charter, Imam Sadiq Institute, Qom: 2008.
- 35. Sobhani, Jafar, Knowledge in Islamic Philosophy, Imam Sadiq Institute, Qom: 2004.
- Suyuti, Jalal al-Din, Al-Durr al-Manthur fi Tafsir al-Mathur, Ayatullah Mara'shi Najafi Library, Qom: 1404.
- Tabatabaei, Muhammad Hossein, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, Jamia Mudarrisin Publications, Qom: 1417 AH.
- Tabatabai, Muhammad Hossein, Nihyah al-Hikmah, Islamic Publishing Institute, Qom: 2009.
- 39. Tawakkul, Muhammad Ali et.el., "Sociology of Knowledge: A Study in Explaining the Relationship between "Social Structure and Action" and "Human Knowledge", University Research of Howzeh and University, Qom: 2012.
- 40. Zubaydi, Murtaza Hosseini, Taj al-A'rus, Dar al-Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: 1404.