

# Examining the Foundations of Scientific Interpretation of Ayatullah Makarem Shirazi and Marvan Sha'aban with An Emphasis on Scientific Miracles\*

Mehdi Hemmatian <sup>1</sup>

Seyyedah Masoume Fatemi <sup>2</sup>

#### **Abstract**

The scientific interpretation of the verses of the Quran and the attribution of miracles to some verses, although has increased the attraction interpretation of the Ouran; but, it has not been immune from the harms and dangers of personal opinion interpretation. Familiarity with the correct foundations of scientific interpretation with an emphasis on the scientific miracles of the Ouran can prevent the interpreter from the risk of interpreting according to his opinion and applying and imposing scientific propositions on the Quran. The purpose of this research is to get to know the correct foundations of scientific interpretation by two Shia and Sunni commentators and also to evaluate how they apply the foundations of scientific interpretation, focusing on scientific miracles. This research was written with a library method and a descriptive-analytical approach. The findings of this research, in the section on familiarization with the basics, indicate that the correct basics of scientific interpretation from the perspective of Ayatullah Makarem are: interpretation with definite statements of science, compatibility of the appearance of the verse with the relevant scientific statement, Quran is not a book of natural sciences. Also, the basics of scientific interpretation from Marvan Shaaban's point of view are the use of definite and certain scientific propositions, expertise in the science of interpretation as well as modern science, and the non-exclusivity of the meaning of the verse on the scientific content. In the evaluation section of commentators' performance in using bases, it is stated that these commentators, although in most cases of scientific interpretation and attribution of miracles to verses, have correctly used bases; in some cases, they have been neglected in applying the basics.

**Keywords:** Scientific Interpretation, Scientific Miracle, Basics, Makarem Shirazi, Marvan Sha'aban.

<sup>2.</sup> Ph.D. (Specialization); (fatemi.m110@yahoo.com).



<sup>\*</sup> Date of receiving: 16 April 2022, Date of approval: 27 May 2022.

<sup>1.</sup> Ph.D. (Specialization), Visiting Lecturer, Al-Mustafa University; (hemmatl10@yahoo.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# بررسی مبانی تفسیر علمی آیتالله مکارم شیرازی و مروان شعبان با تأکید بر اعجاز علمی\*

# مهدی همتیان ٔ و سیده معصومه فاطمی ٔ <sup>۱</sup>

#### چکیده

تفسیر علمی آیات قرآن و انتساب اعجاز به برخی آیات اگرچه به جذابیت تفسیری قرآن افزوده است؛ امّا از آسیبها و خطرات تفسیربهرأی مصون نبوده است. آشنایی با مبانی صحیح تفسیر علمی با تأکید بر اعجاز علمی قرآن می تواند مفسر را از خطر تفسیربهرأی و تطبیق و تحمیل گزارههای علمی بر قرآن بازدارد. هدف از این پژوهش آشنایی با مبانی صحیح تفسیر علمی دو تن از مفسران شیعه و سنی و همچنین ارزیابی نحوه به کارگیری مبانی تفسیر علمی، توسط ایشان با تمرکز بر اعجاز علمی است. این پژوهش این پژوهش این پژوهش این پژوهش در بخش آشنایی با مبانی، حاکی از آن است که مبانی صحیح تفسیر علمی از منظر آیت الله مکارم عبارت اند از: تفسیر با گزارههای قطعی علوم، تناسب ظاهر آیه با گزاره علمی مربوطه، قرآن کتاب علوم طبیعی نیست. همچنین مبانی تفسیر علمی از منظر مروان شعبان عبارت اند از: استفاده از گزارههای علمی علمی در بخش ارزیابی عملکرد مفسران در استفاده از مبانی عبارت است از اینکه این مفسران علمی در اکثر موارد تفسیر علمی و انتساب اعجاز به آیات بهدرستی از مبانی استفاده کرده اند؛ امّا در اگرچه در اکثر موارد تفسیر علمی و انتساب اعجاز به آیات بهدرستی از مبانی استفاده کرده اند؛ امّا در مواردی در به کارگیری مبانی دچار غفلت شده اند.

واژگان كليدى: تفسير علمي، اعجاز علمي، مباني، مكارمشيرازي، مروان شعبان.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠١/٠١/٢٧ و تاریخ تأیید: ١٤٠١/٠٣/٠٦.

١. دانش آموخته دكتري قرآن و علوم گرايش حقوق جامعة المصطفى ص العالمية؛ (hemmat 110@yahoo.com).

٧. دانش آموخته دكتري تفسير تطبيقي جامعة المصطفى ص العالمية [نويسنده مسئول]؛ (fatemi.m110@yahoo.com).



دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال شانزدهم، شماره ۳۰، بهار و تابستان ۱۴۰۱، ص: ۲۲۸–۲۲۸ بررسی مبانی تفسیر علمی آیتالله مکارم شیرازی و مروان شعبان با تأکید بر اعجاز علمی

#### مقدمه

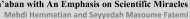
مبانی تفسیر قرآن یکی از مهم ترین مباحث حوزه تفسیر و علوم قرآن به شمار می آید و همواره مورد توجه قرآن پژوهان و محافل علمی بوده است. مبانی تفسیر، باورها و اصول پذیرفته شده نزد مفسران است که نقش بسزایی در تفسیر آنان ایفا می کند. اختلاف مبنای مفسران در تفسیر آیات موجب اختلاف تفسیر آنها می شود، ازاین رو انتخاب مبنای صحیح و به کارگیری دقیق آن در تفسیر بسیار حائز اهمیت است. یکی از گرایشهای تفسیری نوبنیاد (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۶۱۷: ۱۰۱۱) تفسیر علمی به معنای استخدام علوم به جهت کشف بهتر معنای آیات و نمایش اعجاز و شگفتی قرآن تولیم است. در این میان برخی از مفسران به سبب پذیرش مبانی ناصحیح در تفسیر علمی آیات به تطبیق و تحمیل نظریات علمی به قرآن پرداخته و در برخی موارد پس از کشف بطلان آن نظریه علمی به اصل قرآن ضربه زده اند. به عنوان مثال مفسری که بر اساس نظریه علمی هیئت بطلمیوسی، مطلبی را بر قرآن دفاع کند. به هر حال همان طور که تفسیر علمی با رویکرد به اعجاز علمی قرآن را مخدوش در قرآن دفاع کند. به هر حال همان طور که تفسیر علمی با رویکرد به اعجاز علمی قرآن را مخدوش قشر جدیدی از مخاطبین را مجذوب قرآن کریم کند، به همان نسبت می تواند چهره قرآن را مخدوش کند و این همه مبتنی بر مبانی و اصول تفسیری است که مفسران هرکدام از آنها بهره برده اند.

در مورد مبانی تفسیر علمی تاکنون تحقیقات متعددی انجام شده که برخی از آنها به مبانی تفسیر علمی از منظر آیتالله مکارم نیز اشاره کردهاند؛ امّا تحقیق مستقلی در مورد مبانی تفسیر علمی مروان شعبان و بررسی تطبیقی تفسیر علمی این دو مفسر وجود ندارد، ازاینرو این پژوهش حائز اهمیت است.

هدف از این پژوهش آشنایی با مبانی تفسیر علمی با رویکرد به اعجاز علمی از منظر آیتالله مکارم و مروان شعبان و همچنین ارزیابی نحوه تفسیر علمی و انتساب اعجاز به آیات در تفاسیر ایشان است. ازاینرو این پژوهش ابتدا به کشف مبانی موردنظر آنها در تفسیر علمی میپردازد و آنگاه تفسیر علمی آنها را در چند آیه مهمی که هر دو مفسر آن آیات را معجزه علمی قرآن دانستهاند، از جهت به کارگیری مبانی مورد تأییدشان مورد ارزیابی قرار میدهد.

# 1. مفهومشناسي تفسير علمي

درباره تفسیر علمی، دیدگاههای مختلفی وجود دارد. شاید بتوان منشأ این اختلافات را نوع نگاه اندیشمندان قرآنی به تفسیر علمی دانست، ازاین رو برخی تفسیر علمی را با نگاهی مثبت و پذیرشی و برخی با نگاهی منفی و انکاری نگریسته اند (رضایی اصفهانی، درآمدی بر تفسیر علمی قرآن، ۱۳۸۳: ۲۹۲ – ۲۹۲)، شاید بتوان دلایل مخالفان و موافقان تفسیر علمی را این گونه تقریر کرد:





#### يكم. دلايل مخالفان

١. قرآن ناظر به دنيا نيست، بنابراين ناظر به علوم تجربي نيست؛ بلكه تماماً يا عمدتاً ناظر به جهان يس از مرگ و آخرت است.

۲. آرای علمی خطایدنیر است، بنابراین تفسیر علمی متزلزل و غیرقابل اعتماد است و باعث بی اعتمادی به دین می شود.

٣. تفسير علمي همان تحميل علم بر قرآن است؛ پس در تفسير علمي، علم اصل است و قرآن فرع.

## دوم. دلايل موافقان

- ١. مطالب علمي و كشفيات جديد، موجب تبيين مسائل قرآن مي شود و ما را در تفسير قرآن كمك مي كند.
- ۲. تفسیر علمی قرآن، موجب می شود که ایمان مردم مسلمان به قرآن، زیاد شود و حجت بر کفار تمام گردد.
  - ٣. كشفيات جديد علمي، اعجاز قرآن را نشان مي دهد كه موجب جذب غير مسلمانان به اسلام مي شود.
    - به نظر می رسد تعریف مناسب از تفسیر علمی باید واحد ویژگی های زیر باشد:
      - الف. عارى از تحميل مطالب علمي بر قرآن باشد.
      - ب. ادعای وجود همه علوم در قرآن را نداشته باشد.
      - ج. تفسیر علمی مستند به گزارههای علمی ظنی نباشد.
        - د. قواعد معتبر تفسیری در آن رعایت شده باشد.

با توجه به نكات فوق مي توان تفسير علمي را اين گونه تعريف كرد: تفسير علمي، تفسيري است كه در آن مفسر با استفاده از قواعد مهم تفسیری و توجه به گزاره های علمی روز دنیا (شامل گزاره های قطعی، ظنی)، در فهم بهتر آیات و همچنین در استخراج برخی از علوم از قرآن (نظریه پردازی) و در نمایش شگفتی و اعجاز قرآن، کمک می کند.

# ۲. مبانی تفسیر علمی صحیح از نگاه دو مفسر

برخی از موافقان تفسیر علمی معتقدند تمام علوم در قرآن هست و خداونـد متعـال از بیـان هـیچ علمي در قرآن فروگذار نكرده است (سيوطي، الاتقان في علوم القرآن، ١٤١٦: ٢٥٨/٢). آنان براي اثبات مدعاى خويش به آياتي نيز استناد كردهاند. ﴿ما فَرَّطْنا فِي الْكتابِ مِنْ شَيِءٍ ﴾ (انعام/٣٨)؛ «در اين كتاب هيج چيز را فروگذار نكردهايم» ﴿وَ نَزَّلْنا عَلَيكِ الْكتابَ تِبْياناً لِكلِّ شَيءٍ ﴾ (نحل/٨٩)؛ «و اين کتاب را برای بیان کردن هر چیزی برتو نازل کردیم». استدلال آنان برای تأیید تفسیر علمی را می توان این گونه تقریر کرد: عبارت «من شئ» و «لکل شئ» در آیات مذکور عام است و همه چیز را شامل



#### دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال شانزدهم، شماره ۳۰، بهار و تابستان ۱۴۰۱، ص: ۲۲۱–۲۲۸ بررسی مبانی تفسیر علمی آیتالله مکارم شیرازی و مروان شعبان با تأکید بر اعجاز علمی

می شود، بنابراین می توان گفت قرآن حاوی تمامی علوم است و ازاین رو برای فهم آیات قرآن و یا فهم علوم مختلفه از قرآن نیاز مند تفسیر علمی هستیم. اینان خواسته یا ناخواسته با پذیرش این مبنا که قرآن شامل همه علوم است (غزالی، جواهر القرآن و درره، ۲۰۹۱: ۳۲). در تفسیر علمی قرآن مرتکب تحمیل می شوند. چنین اشخاصی پس از آگاهی از یافته های جدید علمی بشر، به دنبال آن هستند که اشاره ای از آن علم را در قرآن بیابند، ازاین رو در مواردی نظریات علمی را بر قرآن تحمیل می کنند و دچار تفسیر به رأی می شوند. در اینجا لازم می آید که مبانی تفسیر علمی صحیح از دیدگاه آیت الله مکارم و مروان شعبان مقایسه و بررسی شود.

# یکم: دیدگاه آیتالله مکارم شیرازی

آیت الله مکارم شیرازی، اشتمال قرآن بر همه علوم را نمی پذیرد و به استدلال موافقین اشتمال قرآن بر همه علوم این چنین پاسخ می دهد که کلمه «کتاب» در آیه «ما فَرَّطْنا فِی الْکتابِ مِنْ شَیءِ » (انعام/۳۸)؛ اگر به معنای قرآن باشد آنگاه مراد آیه شریفه آن است که در قرآن از هر چیزی که در هدایت و کمال انسان مؤثر است فروگذار نکرده است. ایشان در مورد آیه «وَ نَزَّلْنا عَلَیک الْکتابَ تِبْیاناً لِکلِّ شَیءِ » (نحل/۹۸)؛ نیز معتقد است با توجه به اینکه قرآن کتاب هدایت و تربیت است مراد از «تِبْیاناً لِکلِّ شَیءِ »، بیان هر چیزی است که در مسیر هدایت و تربیت انسان است. ایشان در ادامه تصریح میکند که قرآن یک دائرةالمعارف بزرگ نیست که مشتمل بر جزئیات علوم ریاضی، فیزیک، شیمی و ... باشد (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۶: ۳۱/۱۱).

البته ایشان تلویحاً وجود همه علوم در قرآن را به نحوی پذیرفته است. وی در کتاب قرآن و آخرین پیامبر این گونه نوشته است: «کلیات و اصول علوم و دانشها و آنچه انگیزه انسان بر کشف و جستجوی اسرار طبیعت و قوانین آفرینش است در آن وجود دارد، نه جزئیات آنها» سپس در پاورقی آورده است «گاهی نیز گفته می شود که همه جزئیات به صورت مرموزی که تنها بندگان خاص خداوند از آن آگاه اند، در بطون قرآن هست اگر چه توده مردم از درک آن عاجزند» (مکارم شیرازی، قرآن و آخرین پیامبر، ۱۳۸۵: ۹۱۹). آنچه مسلم است ایشان وجود همه علوم در قرآن به نحوی که ظاهر در آیات باشند را نپذیرفته است؛ ازاین رو قلمرو تفسیر علمی نزد ایشان محدود به آیاتی خاص است. بنابراین می توان گفت، یکی از مبانی مهم ایشان در تفسیر علمی این است که قرآن بیان و آموزش علوم طبیعی نیست؛ یعنی اولاً قرآن شامل تمام جزئیات علوم طبیعی نیست و ثانیاً هدف قرآن بیان و آموزش علوم طبیعی نیست؛ بلکه قرآن یک کتاب تربیت و هدایت است و هدف اصلی آن هدایت و تکامل بشر است (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۶: ۲۱/۱۳۱).



آیت الله مکارم در تبیین این پرسش که آیا تطبیق آیات قرآن بر اکتشافات علمی صحیح است، اندیشمندان قرآنی را به افراطیها، تفریطیها و اعتدالگراها تقسیم کرده است. گروه افراطیون از نظر ایشان، کسانی هستند که آیات قرآن را با کمترین تناسب بر نظریات غیر قطعی علمی تطبیق کردهاند. سپس ایشان به اینان اشکال کرده است که تطبیق نظریات علمیای که پیوسته در حال تغییر و تحول هستند بر قرآن که یک واقعیت ثابت است کار صحیحی نیست و ممکن است موجب وهن قرآن گردد (مکارم شیرازی، قرآن و آخرین پیامبر، ۱۳۸۵: ۱۶۹).

در مقابل افراطیون گروه دیگری هستند که راه تفریط را پیمودهاند، اینان معتقدند که تطبیق نظریات علمی بر آیات قرآن جایز ناست؛ به نظر اینان حتی تطبیق نظریات قطعی و مسلم نیز بر آیات قرآن صحیح نیست. آیتالله مکارم عقیده آنان را تعصب و جمود دانسته و در این باره معتقد است: «اگر راستی یک مسئله علمی بروشنی اثبات شده و از محیط فرضیه ها قدم به جان قوانین علمی گذارده و حتی گاهی جنبه حسی به خود گرفته مانند گردش زمین به دور خود، یا گردش زمین به دور آفتاب، و مانند وجود گیاهان نر و ماده و تلقیح در عالم نباتات و امثال این ها و از سوی دیگر آیاتی از قرآن هم صراحت در این مسائل داشته باشند؛ چرا از تطبیق این مسائل بر آیات قرآن سرباز زنیم و از ایس توافق که نشانه عظمت این کتاب آسمانی است و حشت داشته باشیم؟» (همان: ۱۵۰).

آنچه از کلام ایشان به دست می آید این است که ایشان دو مبنای دیگر برای تفسیر علمی را بیان فرمودند: اولاً اینکه در تفسیر علمی از قوانین علمی قطعی و مسلم استفاده شود و ثانیاً آیات قرآن ظاهر در این مطالب باشد؛ بنابراین می توان گفت مبانی ایشان در تفسیر علمی عبارت اند از:

١ قرآن كتاب علوم طبيعي نيست و در مقام بيان همه جزئيات علوم ناست.

۲\_قرآن کتاب هدایت است و در مقام بیان هر آنچه است که انسان برای تکامل و هدایتش به آن نیاز دارد.

٣ قرآن شامل برخي از جزئيات علوم طبيعي و در مقام بيان آنان است.

٤ برای تفسیر آیات علمی قرآن به دو نکته باید توجه نمود یک اینکه تنها از گزارههای علمی قطعی
 و مسلم استفاده شود و دو اینکه این مطالب علمی با ظاهر آیات کاملاً سازگار باشد.

۵ \_ استفاده از واژه احتمال در برخي از نمونه هاي تفاسير علمي لازم است.

# دوم: دیدگاه مروان وحید شعبان

«مروان وحيد شعبان التفتنازي» يكي ازانديشمندان سوري متولد ١٩٧٤ ميلادي است كه موفق شد رساله دكتراي خود را در تفسير و علوم قرآني با عنوان «الماء بين الآيات القرآنية و الحقائق العلمية» به نگارش درآورد. يكي از آثار وي كتابي با عنوان «الاعجاز القرآني في ضوء الاكتشاف العلمي الحديث»



دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال شانزدهم، شماره ۳۰، بهار و تابستان ۴۰۱، ص: ۲۲۷–۲۳۸ بررسی مبانی تفسیر علمی آیتالله مکارم شیرازی و مروان شعبان با تأکید بر اعجاز علمی

است که به بررسی اعجاز علمی قرآن کریم در پرتو اکتشافات علم جدید می پردازد. وی در این کتاب در ابتدا به بررسی تاریخی موضوع اعجاز قرآن کریم پرداخته و پس از آن به تطبیق اکتشافات دانش جدید با اعجاز علمی قرآن کریم می پردازد. وی در فصل چهارم کتاب خویش در بخش ضوابط تفسیر علمی قرآن، مواردی را تحت عنوان ملاکات و قیود تفسیر علمی بیان کرده است (شعبان، الاعجاز القرآنی، ۲۰۰۱: ۱۲۱)؛ که می توان به نوعی آنها را مبانی تفسیر علمی مورد پذیرش وی قلمداد کرد. یکی از مبانی تفسیری آقای شعبان استفاده از گزارههای علمی مسلم و قطعی است. وی معتقد است از فرضیات و نظریات در تفسیر علمی نیز قابل اخذ و رد هستند، ولی هنگامی که این است تأیید و یا ابطال شوند. همچنین نظریات علمی تبدیل شد آنگاه می توان از آن حقیقت علمی در تفسیر علمی قرآن بهره برد.

شعبان به عنوان دومین مطلب مبنایی و مورد پذیرش خود به عدم تعارض علم قطعی و قرآن کریم اشاره کرده و معتقد است، میان حقائق قطعی علمی و قرآن تعارضی وجود ندارد؛ زیرا قرآن حق است. حقائق علمی نیز حق هستند و هر دو از یک جا نشأت می گیرند که همان وجود خداوند متعال است. همان بحثی که می توانست به عنوان چالشی در مسیر تفسیر علمی تلقی گردد.

مطلب دیگری که می توان آن را از مبانی تفسیری شعبان دانست، توجه به لزوم تخصص لازم و کافی برای تفسیر و استظهار صحیح از آیات قرآن است. ارزش و اهمیت این مبنا به نوعی با ملاحظه تفاسیر علمی ای که در طول تاریخ توسط غیر متخصصان به علم تفسیر، نوشته شده است و به خطا رفته اند و به نوعی موجب وهن قرآن شده اند، بیشتر روشن می شود.

دیگر مبنای وی اینکه شعبان معتقد است، مفسر تفسیر علمی باید بداند که احاطه مطلق بر مراد کلام خدا ممکن نیست؛ بنابراین یک مفسر علمی هنگام تطبیق حقیقت علمی قطعی بر آیات قرآن ناگزیر است از مسیری خاص برود و نمی تواند نسبت به تفسیرش جازم باشد. اگر آیه شریفه بر اساس علوم ادبی و تفسیری دلالتهای متعددی داشته باشد و آن حقیقت علمی با یکی از آن دلالتها نزدیک باشد می توان آن دلالتهای متعددی داشته باشد و آن گزاره علمی است، ولی نباید دلالتهای دیگر را باشد می توان آن دلالتهای دیگر را باطل دانست. به عبارتی نباید آیه شریفه را تنها در دلالت بر گزاره علمی منحصر کرد (شعبان، الاعجاز القرآنی، ۲۰۰۲: ۱۲۳). از نظر شعبان مفسر علمی باید علاوه بر تخصص در علم تفسیر، متخصص در آن علم جدید نیز باشد (همان). آنچه شعبان به عنوان مبنا بیان کرده است، به نوعی یک قاعده عقلی حقلایی است که این قاعده به نوعی بیانگر رجوع جاهل به عالم است. بنابراین مثلاً مفسری که می خواهد آیهای از قرآن را با گزاره علمی نجوم تفسیر کند، باید یا خود متخصص در تفسیر و متخصص در نبوم باشد و یا اینکه قول خود را مستند به قول متخصص نجوم کند.





آخرین مبنایی که موردنظر شعبان است، این است که قرآن کتاب هدایت است، ازاینرو قرار نیست تمام مطالب علمی و یا جزئیات علمی را در قرآن بیابیم. وی معتقد است تنها هدف قرآن کریم از طرح مطالب مختلف عقیدتی، حقوقی، اخلاقی و ... هدایت انسان به سوی حق المبین است که البته یکی از اصناف هدایت در قرآن بیان مطالب علمی و طبیعی است. خداوند متعال قسمتی از قرآن کریم را به بیان مطالب علمی و طبیعی اختصاص داده است تا عظمت خالقش را به رخ کشد و راهنمایی باشد بر این مطلب که قرآن نمی تواند جز حاصل از وحی باشد و به این وسیله وحیانی بودن قرآن روشن شود و غیر مسلمانان نیز بر حقانیت آن پی ببرند (شعبان، الاعجاز القرآنی، ۲۰۰۱: ۱۱۵ – ۱۱۵).

١ ـ استفاده از حقائق علمي قطعي در تفسير علمي؛

٢ عدم وجود تعارض بين قرآن و حقائق علمي قطعي؟

۳\_آشنایی تخصصی مفسر تفسیر علمی با علوم ادبی عربی و علوم مورد نیاز تفسیر؟

٤\_ آشنایی تخصصی مفسر تفسیر علمی با علوم جدید؛

٥ \_ بيان واژه احتمال در تفسير؛

٦\_ قرآن كتاب هدايت است نه صرفاً يك كتاب علمي باشد.

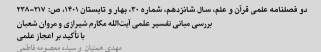
# ٣. مواردي از تفسير علمي در تفسير نمونه و كتاب الاعجاز القرآني

در این بخش به مواردی از آیات اشاره شده است که در آنها آیتالله مکارم و شعبان به تفسیر علمی این آیات پرداخته و به نوعی به اعجاز علمی اذعان کردهاند. با مطالعه مبانی این دو مفسر در تفسیر علمی آیات موردنظر، روشن می شود که ایشان تا چه حد بر مبانی خود توجه داشتهاند.

# یکم: حرکت زمین

یکی از نمونه های تفسیر علمی آیت الله مکارم در تفسیر نمونه و شعبان در الإعجاز القرآنی، تفسیر آیه شریفه ۸۸ سوره نمل است که هر دو مفسر این آیه را بیانگر اعجاز علمی قرآن دانسته اند (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۶: ٥٦٩/١٥ و شعبان، الاعجاز القرآنی، ۲۰۰۳: ۲۲۳).

﴿ وَ تَرَى الْجِبالَ تَحْسَبُها جامِدَةً وَ هِى تَمُرُّ مَرَّ السَّحابِ صُنْعَ اللَّهِ الَّذِى أَثْقَىنَ كَلَ شَيءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِما تَفْعَلُونَ ﴾ (نمل/٨٨)؛ «كوهها را مى بينى و آنها را ساكن و جامد مى پندارى در حالى كه مانند ابر در حركت اند اين صنع و آفرينش خداوندى است كه همه چيز را متقن آفريده او از كارهايى كه شما انجام مى دهيد آگاه است».





# الف. تفسير علمي آيتالله مكارم

آیت الله مکارم معتقد است این آیه به حرکت زمین و گردش سریع آن تصریح کرده است (مکارم شیرازی، قرآن و آخرین پیامبر، ۱۳۸۵: ۱۰۵)؛ و این درحالی است که بسیاری از مفسران این آیه را مشیر به حوادث قیامت دانسته اند. از نظر ایشان حرکت سریع کوه ها حاصل همان انفجار و متلاشی شدن کوه ها در قیامت است (طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۲: ۱۳۷۷؛ طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۱۶۱؛ ۹۱/۱۵؛ زمخشری، الکشاف، ۱۱۶۰، ۳۸۷/۳ و ...). این دسته از مفسران قرینه سیاق را که ناظر به احوال قیامت است را دلیل استظهار خود عنوان کرده اند.

استظهار آیت الله مکارم از آیه شریفه کاملاً مخالف این مفسران است. ایشان با شمردن قرائنی، مدعی هستند که این آیه مربوط به این دنیا و حرکت زمین است و اشارهای به قیامت ندارد و مفسرانی که بدون هیچ قرینه روشنی این آیه را مربوط به حوادث قیامت دانسته اند، به خطا رفته اند (مکارم شیرازی، قرآن و آخرین پیامبر، ۱۳۸۵: ۱۵۲۱)؛ قرائنی که ایشان برای اثبات مدعای خویش بیان داشته است عبارت اند از:

۱. عبارت «تحسبها»: تحسبها از ریشه «حسب» به معنای گمان است (فیومی، المصباح المنیر، بی تا: ۱۳٤/۲)؛ بنابراین معنای این عبارت گمان می کنی می شود که این معنا با آیاتی که راجع به قیامت است سازگاری ندارد؛ زیرا آیات قیامت با گمان کردن و شک کردن نمی سازد، حوادث آن روز به قدری سخت و مشهود است که انسان به عینه شاهد آن حوادث است و از آن حوادث متأثر می گردد (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۶: ۱۵/۱۵).

۲. عبارت «وَ هِى تَمُرُّ مَرَّ السَّحابِ»: در اين عبارت حركت كوهها به حركت ابرها تشبيه شده است. آنچه آيت الله مكارم از اين تشبيه استظهار كرده بدين شكل است كه مشبهبه در اين عبارت، حركت ابرها است كه نماد آرامش و يكنواختى است و اين آرامش و يكنواختى با حوادث خشن قيامت سازگارى ندارد؛ ايشان اين گونه بيان كرده است: «تشبيه به حركت ابرها متناسب حركات يكنواخت و نرم و بدون سرو صدا است، نه انفجارهاى عظيمى كه صداى رعد آسايش، گوشها را كر مىكند» (همان).

۳. کلمه «اتقان»: یکی دیگر از قرائنی که آیتالله مکارم آیه را مربوط به دنیا و حرکت زمین دانسته است، معنای کلمه اتقان است که با شرایط قیامت که عدم اتقان است تناسبی ندارد. ایشان این گونه می نویسد: «تعبیر به «اتقان» که به معنای منظم ساختن و محکم نمودن است نیز تناسب با زمان برقراری نظام جهان دارد، نه زمانی که این نظام فرو می ریزد و متلاشی و ویران می گردد» (همان).



عبارت «إِنَّهُ خَبِيرٌ بِما تَفْعَلُونَ» نيز از قرائن استظهار آيت الله مكارم است. ايشان در اين باره نوشته است: «با توجه به اينكه «تفعلون» فعل مضارع است نشان مي دهد كه مربوط به اين دنيا است؛ چراكه مي گويد: او از اعمالي كه شما در حال و آينده انجام مي دهيد با خبر است و اگر مربوط به پايان اين جهان بود مي بايست گفته شود (ما فعلتم) (كارى كه انجام داديد)» (همان).

صاحب تفسیر نمونه پس از اثبات اینکه آیه مذکور مربوط به قیامت و حوادث آن نیست، بیان داشته است که آیه به حرکت کوهها اشاره دارد و حرکت کوهها بدون حرکت زمین ممکن نیست، پس درحقیقت به حرکت زمین اشاره دارد که به نحوی اعجازگونه است. وی در این باره نوشته است: «بههرحال آیه فوق از معجزات علمی قرآن است؛ زیرا میدانیم نخستین دانشمندانی که حرکت کره زمین را کشف کردند، گالیله ایتالیایی و کپرنیک لهستانی بودند که در اواخر قرن ۱۲ و اوائل ۱۷ میلادی این عقیده را برملا ساختند ...، ولی قرآن مجید حدود یکهزار سال قبل از آنها، پرده از روی این حقیقت برداشت، و حرکت زمین را بهصورت فوق بهعنوان یک نشانه توحید مطرح ساخت» (همان).

# ب. تفسیر علمی مروان شعبان

شعبان نیز همانند آیت الله مکارم این آیه را یکی از آیاتی دانسته است که بیانگر اعجاز علمی قرآن است. وی ابتدا به گزاره علمی مربوطه اشاره کرده و این مطلب علمی موردنظرش را محکم و مسلم جلوه نجوم بیان داشته است و به نوعی با این کار می خواسته گزاره علمی موردنظرش را محکم و مسلم جلوه دهد. شعبان همچنین در ارتباط با دلالت آیه بر حرکت زمین این گونه نوشته است: آیه مزبور دلالت صریح بر حرکت کوهها و بالتبع حرکت زمین دارد، چون کوهها سوار بر زمین هستند و در حرکت تابع آن هستند، پس حرکت کوهها یعنی حرکت زمین و اینکه مفسران قدیمی چنین دلالتی را نفهمیده اند (فیروزآبادی، بصائر ذوی التمییز فی لطائف الکتاب العزیز، ۲۱۱۱: ۱۲۲۳؛ جرجانی، درج الدرر فی تفسیر القرآن العظیم، ۱۲۳۰؛ بغوی، معالم التنزیل فی تفسیر القرآن، ۱۲۲۰؛ ۱۲۱۸؛ صاوی، حاشیه الصاوی علی تفسیر الجلالین، ۱۲۱۷: ۱۳/۳؛ شوکانی، فتح القدیر، ۱۲۱۶: ۱۲۱۸؛ به خاطر عدم آشنایی آنان با علوم روز بوده است ازاین رو آنان، آیه شریفه را حمل بر حوادث قیامت خاطر عدم آشنایی آنان با علوم حرکت می کنند و متلاشی می شوند (شعبان، الاعجاز القرآنی، ۲۰۰۲؛ ۲۰۰۲) شعبان انتهای آیه ﴿ صُنْحَ اللّهِ الّذِی أَثَقَنَ کلّ شَیءٍ ﴾ که به انقان صنع خداوند اشاره دارد و مخاطبان را به تأمل و تفکر در خلقت استوار و مستحکم خداوند فرا خوانده است را بهعنوان قرینه ای بر حرکت زمین دانسته است (همان).



دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال شانزدهم، شماره ۳۰، بهار و تابستان ۱۴۰۱، ص: ۲۲۱–۲۲۸ بررسی مبانی تفسیر علمی آیتالله مکارم شیرازی و مروان شعبان با تأکید بر اعجاز علمی

شعبان در انتها به اعجاز علمی این آیه نیز اشاره کرده است و معتقد است، اینکه قرآن کریم کوه ها را دارای حرکت دانسته است؛ یعنی زمین حرکت می کند و این حقیقتی است که علم جدید صدها سال پس از نزول قرآن آن را کشف کرده است (شعبان، الاعجاز القرآنی، ۲۰۰۲: ۲۱۳).

#### ج. بررسی

استفاده از گزاره علمی قطعی در تفسیر علمی به عنوان مبنای مورد پذیرش هر دو مفسر در تفسیرشان مشاهده می شود. البته اینکه بتوان برخی از علوم تجربی را به علوم قطعی ملحق کرد محل بحث است؛ زیرا اگر چه برخی علوم تجربی به مرحله حسی شدن هم رسیدهاند؛ امّا از آنجا که حواس انسان نیز خطا می کند، به نظر می رسد یافتن گزاره علمی قطعی در علوم تجربی ممکن نباشد، مگر اینکه گفته شود مراد مفسران علمی از علم قطعی علم اطمینان آور است که در این صورت لازم است در تطبیق آن گزاره ها بر آیات قرآن از عبارت (احتمال دارد) در تفسیرشان استفاده کنند که اگر خلاف آن گزاره علمی ثابت شد صدمهای به قرآن وارد نیاید.

در مورد مبنای دیگر مورد تأیید دو مفسر یعنی لزوم تناسب ظاهری آیه شریفه با گزاره علمی می توان گفت آیت الله مکارم با استظهار از مفردات و ترکیب آیه سعی کرده است تناسب ظاهری آیه با گزاره علمی را به خوبی اثبات کند، شعبان نیز بر ظهور آیه بر حرکت زمین تصریح کرده است.

در این باره می توان گفت استظهار از آیه یک مسئله شخصی نیست و اگر مفسران زیادی ظهور آیه را در حوادث قیامت دیدهاند، خود نشان از استظهار متفاوتی دارد که می تواند بیان این دو مفسر را تحت الشعاع قرار دهد. در تأیید تفسیر آیه شریفه بر حوادث قیامت می توان به قرینه سیاق آیات اشاره نمود (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۷: ۱/۱۵؛ که خود عاملی ظهورساز است که در اینجا مورد توجه این دو مفسر نبوده است، درحالی که صاحب تفسیر نمونه خود بارها از این قرینه در استظهار آیات استفاده کرده است (ن ک: مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷٤: ۱۳۷٤؛ ۴۲۵٪۲۳؛ ۱۳۲۸ میشود رنمی توان گفت عبارت (تحسبها جامده) یک جمله معترضه و یا یک جمله حالیه است که این چنین معنا می شود که ای پیامبر این کوهها را که در دنیا جامد و ثابت می پنداری در قیامت همچون حرکت ابرها به حرکت در می آیند و یا درباره «صُنْعَ اللّهِ الّـذِی و ثابت می پنداری در قیامت همچون حرکت ابرها به حرکت در می آیند و یا درباره «صُنْعَ اللّهِ الّـذِی نابودی دنیا که مقدمه تشکیل قیامت است به عنوان صنعت متقن خداوند محسوب می شود (طباطبایی، نابودی دنیا که مقدمه تشکیل قیامت است به عنوان صنعت متقن خداوند محسوب می شود (طباطبایی، نابودی دنیا که مقدمه تشکیل قیامت است به عنوان صنعت متقن خداوند محسوب می شود (طباطبایی، نابودی دنیا که مقدمه تشکیل قیامت است به عنوان صنعت متقن خداوند محسوب می شود (طباطبایی، نابودی دنیا که مقدمه تشکیل قیامت است به عنوان صنعت متقن خداوند محسوب می شود (طباطبایی، نابودی دنیا که مقدمه تشکیل قیامت است به عنوان صنعت متقن خداوند محسوب می شود (طباطبایی،



حاصل اینکه استظهار از آیه شریفه می تواند به گونه ای باشد که با گزاره علمی سازگاری نداشته باشد به هر حال احتمال صحت این تطابق می رود و لازم است در تفسیر علمی آیه و تطبیق گزاره علمی حرکت زمین بر آن از عبارت (احتمال دارد) استفاده شود.

#### دوم: جاذبه زمین

﴿الله الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيرِ عَمَدٍ تَرُوْنَهَا ...» (رعد/۲)؛ «خدا همان کسی است که آسمانها را، بدون ستونهایی که برای شما دیدنی باشد، برافراشت».

#### الف. تفسير علمي آيتالله مكارم

آیت الله مکارم در تفسیر علمی این آیه از گزاره علمی وجود جاذبه بین کرات و سیارات استفاده کرده است. وجود جاذبه یکی از گزاره های قطعی علمی است و ظاهر آیه نیز با این گزاره علمی سازگار است؛ ازاین رو برخی دیگر از مفسران نیز به تفسیر علمی آیه و اشاره آیه به نیروی جاذبه پرداخته اند (قمی، تفسیر قمی، ۱۳۱۷: ۱۳۸۷: ۱۳۸۷؛ عاملی، تفسیر عاملی، ۱۳۸۰: ۱۳۱۷؛ بلاغی، حجة التفاسیر و بلاغ الاکسیر، ۱۳۸۰: ۱۳۸۷؛ رضایی اصفهانی، تفسیر قرآن مهر، ۱۳۸۷: ۲۰۸۸، ۲۰۸۷).

آیت الله مکارم در تفسیر عبارت «غَیرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا» نسبت به اینکه ترونها صفت عمد است (ستون نامرئی) و یا صفت بغیر عمد (بدون هرگونه ستون)، هر دو وجه را بیان کرده است و آنگاه بهوسیله روایتی که ستارگان را با ستونهایی از نور به هم مربوط دانسته (قمی، تفسیر قمی، ۱۳٦۷: ۱۳۲۷)، قول ستون نامرئی را ترجیح داده است. ایشان این آیه را یکی دیگر از آیات بیانگر معجزه علمی قرآن دانسته است (مکارم شیرازی، قرآن و آخرین پیامبر، ۱۳۸۵: ۱۲۸۸) و معتقد است:

«این آیه با توجه به حدیثی که در تفسیر آن وارد شده است، پرده از روی یک حقیقت علمی برداشته که در زمان نزول آیات، بر کسی آشکار نبود ...، ولی حدود هزار سال بعد از نزول این آیات، علم و دانش بشر به اینجا رسید ... که کرات آسمان هر کدام در مدار و جایگاه خود، معلق و ثابتاند، بی آنکه تکیه گاهی داشته باشند، و تنها چیزی که آنها را در جای خود ثابت می دارد، تعادل قوه جاذبه و دافعه است که یکی ارتباط با جرم این کرات دارد و دیگری مربوط به حرکت آنهاست (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷٤: ۱۰/۱۰).



دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال شانزدهم، شماره ۳۰، بهار و تابستان ۱۴۰۱، ص: ۲۲۸-۲۲۷ بررسی مبانی تفسیر علمی ایتالله مکارم شیرازی و مروان شعبان با تأکید بر اعجاز علمی

#### ب. تفسير علمي مروان شعبان

آقای شعبان نیز این آیه را بیانگر اعجاز علمی قرآنی دانسته است (شعبان، الاعجاز القرآنی، ۲۰۰۳: ۲۰۰۹). شعبان در تفسیر این آیه نیز ابتدا به بیان گزارشی علمی از نیروی جاذبه از زبان دانشمندان علوم طبیعی پرداخته (همان: ۲۱۸-۲۱۹)، آنگاه با استناد به اقوال دانشمندان نیروی جاذبه دانشمندان علوم طبیعی پرداخته (همان: ۲۱۸)، آنگاه با استناد به اقوال دانشمندان نیروی جاذبه را به خوبی تبیین کرده و سپس استظهار و تفسیر برخی از مفسران را آورده است (همان: ۲۱۸)؛ به عبارتی می خواسته نشان دهد ظاهر آیه با این گزاره علمی سازگار است. شعبان در قسمتی از تفسیر این آیه به نعمت بودن نیروی جاذبه و آثار و اهمیت فوق العاده این نعمت اشاره کرده و به نوعی با این بیان خواسته به مبنای دیگر یعنی اینکه قرآن کتاب هدایت است اشاره کرده باشد (همان: ۲۱۶)؛ همچنین مطابق با مبنای دیگر شعبان یعنی عدم حصر آیه در گزاره علمی، شعبان با نقل از برخی از مفسران به نوعی دلالتهای دیگر را نیز مطرح کرده است، اگرچه روشن ترین دلالت را همان گزاره علمی دانسته است (همان: ۲۱۸).

#### ج. بررسی

آیت الله مکارم و مروان شعبان هر دو آیه را به عنوان معجزه علمی قرآنی دانسته اند و معتقدند از آنجا که نیروی جاذبه صدها سال بعد از قرآن کریم کشف گردید، بیان نیروی جاذبه توسط این آیه معجزه است.

در مورد گزاره علمی جاذبه، فرض ما این است که این یک گزاره علمی یقینی است و ظاهر آیه شریفه نیز بر آن دلالت دارد؛ به عبارتی مفسران مذکور به مبانی خویش در انتخاب گزاره علمی قطعی و تناسب ظاهر آیه با آن به درستی عمل کرده اند؛ تنها نکته ای که به ذهن می رسد استفاده از واژه احتمال در تفسیر است که هر دو مفسر از آن غفلت کرده اند. از آنجایی که ایستایی کرات در فضا در فواصل مشخص می تواند سبب دیگری غیر از جاذبه نیز داشته باشد و یا اینکه خداوند آسمان ها را بدون هیچ گونه ستونی چه مرئی و چه نامرئی برافراشته است، کما اینکه برخی از مفسران اینگونه نیز استظهار کرده اند (طوسی، التبیان، بی تا: ۵/٤٤؛ طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۲: ۸/۹۰). بنابراین شایسته است مفسر با واژه احتمال به تطبیق گزاره علمی بر آیه بپردازد. البته بیان تفسیر دیگری برای آیه مبنی بر اینکه آسمان ها بدون هرگونه ستونی برافراشته اند خود به نوعی نشان از آن است که این دو مفسر در تطبیق شان قاطع نیستند. در ضمن روایتی که آیت الله مکارم در تأیید تفسیر علمی خویش از آن بهره برده است یک قاطع نیستند. در ضمن روایتی که آیت الله مکارم در تأیید تفسیر علمی خویش از آن بهره برده است یک وایت مرسل است که از لحاظ سندی می تواند محل اشکال باشد.



#### سوم: گسترش زمین

﴿ وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الْأَرْضَ ﴾ (رعد/٣)؛ «او كسى است كه زمين را كسترش داد».

# الف. تفسير علمي آيتالله مكارم

آیت الله مکارم در تفسیر این بخش از آیه به دو احتمال اشاره کرده است. احتمال اول همان احتمالی است که برخی مفسران بیان داشته اند که مراد از «مد الارض» این است که برای زندگی مناسب برای زندگی بشر آماده کرد و گودالهای آن را با بلندی های آن پر کرد، به گونه ای که برای زندگی مناسب باشد (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۶۱۷: ۲۹۱/۱۱)؛ و احتمال دوم را با اشاره به نکته علمی بیان داشته است و آن اینکه دانشمندان معتقدند تمام زمین زیر آب بوده و به مرور با کم شدن آب برخی از قسمتهای زمین خشک شده است (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۶: ۱۱۳/۱۰). برخی از مفسران بدون اشاره به گزاره علمی به این مطلب در تفسیرشان اشاره کرده اند و مد الارض را توسعه خشکی معنا کرده اند (سمرقندی، بحر العلوم، بی تا: ۲۱۲/۲؛ دینوری، الواضح فی تفسیر القرآن الکریم، ۱۲۲۲؛ دینوری، الواضح فی تفسیر القرآن

#### ب. تفسير علمي شعبان

شعبان در تفسیر علمی این آیه ابتدا با بیان آیات دیگر همچون (شمس/۲، نازعات/۳۰؛ زمر/۵) با بررسی لغوی و تفسیری کلمات (طحی و دحی و مد و طور) و اینکه مفسران این کلمات را به معنای بسط و توسعه معنا کرده اند، نتیجه گرفته آنچه این آیات صریحاً بدان اشاره کرده اند بسط و توسعه زمین است و آنچه به آن به طور ضمنی اشاره کرده اند، کرویت زمین است (شعبان، الاعجاز القرآنی، ۲۰۰۲، ۲۶۸–۲۵۸). کرویت زمین چگونه از بساطت و پهن بودن زمین فهمیده می شود؟ شعبان در پاسخ به این سؤال این گونه بیان داشته که اینکه انسان در هر نقطه از زمین بایستد، زمین را پهن و گسترده می بیند، تنها با کرویت زمین سازگار است؛ زیرا اگر زمین کروی نباشد، بایستی جاهایی از آن باشد که انتهای آن دیده شود (همان: ۲۵۲). شعبان همچین این آیه را نیز از معجزات علمی قرآن دانسته است و بیان داشته که قرآن کریم صدها سال قبل از اینکه علم بشر به کروی بودن زمین یی ببرد بدان اشاره کرده است (همان: ۲۵۲).

#### ج. بررسی

آیت الله مکارم در تفسیر علمی این آیه به یک گزاره علمی یعنی توسعه خشکی زمین اشاره کرده و با واژه احتمال به تفسیر آن پرداخته است. به نظر میرسد از آنجایی که این گزاره علمی، یک گزاره



#### دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال شانزدهم، شماره ۳۰، بهار و تابستان ۴۰۱، ص: ۲۲۷–۲۳۸ بررسی مبانی تفسیر علمی آیتالله مکارم شیرازی و مروان شعبان با تأکید بر اعجاز علمی

قطعی نیست، ایشان به درستی در تطبیق آن بر آیه از واژه احتمال استفاده کرده است. مبنای دیگر ایشان یعنی تناسب ظاهر آیه با گزاره علمی نیز در این تفسیر رعایت شده است؛ زیرا کلمه «مد» در لغت به معنای زیاد شدن و توسعه آمده است (فیومی، المصباح المنیر، بی تا: ۲۲/۲۰)؛ که اگر معنای ارض را همان خشکی زمین بدانیم، معنای عبارت «مد الارض» این می شود که خشکی های زمین را زیاد کرد؛ یعنی با خشک کردن برخی از مناطق زمین بر گستره خاکی زمین افزود.

مروان شعبان آیه شریفه را بیانگر کرویت زمین دانسته است که به عنوان یک گزاره علمی قطعی و مسلم مطرح است و این مطلب را با بیان اقوال برخی از دانشمندان علوم طبیعی تأیید کرده است (شعبان، الاعجاز القرآنی، ۲۰۰۱: ۲۰۳)؛ که این با مبنای او یعنی استفاده از گزاره های علمی قطعی در تفسیر سازگار است؛ آنگاه به بیان مفسران و معنای ظاهری آیه اشاره کرده است که همان مبنای استفاده از مبنای دیگر مورد تأییدش، یعنی عدم حصر آیه در معنای موردنظر خوب عمل نکرده است. وی با بیان قرائنی سعی دارد معنای کرویت زمین را بر آیه تطبیق دهد و از عبارت احتمال دارد نیز استفاده نکرده است.

# چهارم. زوجیت گیاهان

﴿ وَمِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَينِ اثْنَين ﴾ (رعد/٣)؛ «و از تمام ميوهها دو جفت در زمين قرار داد».

# الف. تفسير علمي آيتالله مكارم

آیت الله مکارم با تفسیر علمی این آیه به وجه اعجاز گونه آن اشاره کرده و معتقد است آیه شریفه بر زوجیت گیاهان اشاره دارد و از آنجایی که زوجیت گیاهان حدود سه قرن پیش توسط لینه کشف گردید، بیان آیه شریفه قرن ها قبل از آن نشان از اعجاز علمی قرآن است (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷٤: ۱۱۰/۱۰).

برخی از مفسران معتقدند، آنچه آیه شریفه بیان داشته است، زوجیت میوه ها است نه گیاهان (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۷: ۲۹۲/۱۱). مفسران، زوجیت میوه ها در این آیه را بدین شکل بیان داشته اند: میوه ها و محصولات زمینی که خوراک مردم است، بر دو نوع، آفریده شده اند: سیاه و سفید، شیرین و ترش، تابستانه و زمستانه، تر و خشک (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۷؛ و سفید، شیرین و ترش، تابستانه و زمستانه، تر و خشک (طباطبایی، الکشاف، ۱۵۰۷؛ ۱۵۲/۱؛ فخررازی، ۲۹۲/۱۱؛ طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۷؛ ۲۳۳/۱؛ زمخشری، الکشاف، ۱۵۰۷؛ ۱۵۲/۱؛ فخررازی، تفسیر الکید، ۷۱۲/۱؛ ۴۷/۱۹).



#### ب. تفسير علمي شعبان

شعبان نیز این آیه را در بیان زوجیت گیاهان، از آیات دال بر اعجاز علمی قرآن دانسته و معتقد است «وَمِنْ کلِّ الثّمَرَاتِ» اشاره به آن دارد که همه ثمرات و میوه ها حاصل ازدواج دو عنصر مذکر و مؤنث است. چه هر دو این عناصر در یک گیاه باشند یا اینکه عنصر نر در یک گیاه و عنصر ماده در گیاه دیگر باشد. به هر حال علم بیولوژی صدها سال پس از نزول قرآن بدین مطلب علمی رسید و آن را کشف کرد (شعبان، الاعجاز القرآنی، ۲۰۰۲: ۱۲۸).

#### ج. بررسی

تطبیق زوجیت گیاهان به عنوان یک گزاره علمی قطعی بر آیه شریفه مستلزم تناسب ظاهر آیه شریفه با آن گزاره است که در این مورد به نظر می رسد آیه شریفه در زوجیت میوها ظهور دارد، نه گیاهان (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۷: ۲۹۲/۱۱)؛ و به همین سبب است که مفسران دیگر نیز از آیه شریفه زوجیت میوه ارا فهمیده اند (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۲۱۷: ۲۹۲/۱۱؛ طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۷: ۲۳/۲۱؛ زمخشری، الکشاف ۱۲۰۲: ۱۲/۲۸؛ فخررازی، تفسیر الکبیر،

بنابراین به نظر می رسد با توجه به تفسیر دیگر آیه، یعنی زوجیت میوه ها و همچنین با فرض اینکه ثمرات بر گیاهان نیز اطلاق می شو، همچنانکه در آیه (نحل/۲۹) خداوند می فر ماید: ما به زنبور عسل وحی کردیم که از تمام ثمرات تناول کن «کلی مِنْ کلِّ الثّمَرَاتِ» خطاب به زنبور عسل است و قدر مسلم اینکه زنبور از گلها و گیاهان نیز استفاده می کند، پس ثمرات بر گیاهان نیز اطلاق می شود. تطبیق زوجیت گیاهان بر آیه مطابق ظاهر آیه هست؛ امّا استفاده از عبارت احتمال دارد ضروری است؛ زیرا زوج در لغت و اصطلاح فقط به نر و ماده اطلاق نمی شود (رضایی اصفهانی، پژوهشی در اعجاز علمی قرآن، ۱۳۸۱: و اصطلاح فقط به نر و ماده اطلاق نمی شود (رضایی اصفهانی، پژوهشی در اعجاز علمی قرآن، ۱۳۸۸؛ و شاید مراد از زوج در این آیه نیز چیزی غیر از نر و ماده باشد، کما اینکه بسیاری از مفسران اینگونه فهمیده اند. در مورد تفسیر شعبان می توان گفت مبنای تفسیری شعبان این است که ظاهر آیه سازگاری صددرصدی با این مطلب علمی ندارد و نکته مطلب علمی منادر و نکته دیگر ایشان دلالت آیه را بر این مطلب علمی منحصر کرده است که خلاف مبنای تفسیری وی است.

# پنجم: حرکت خورشید

یکی دیگر از مواردی که آیتالله مکارم شیرازی و مروان شعبان به تفسیر علمی آن پرداختهاند و آن را معجزه علمی قرآن دانستهاند، آیه ۳۸ سوره پس است:



﴿وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرَّ لَهَا ذَلِك تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ (يس/٣٨)؛ «و خورشيد (نيز براي آنها آيتي است) که پیوسته بسوی قرارگاهش در حرکت است؛ این تقدیر خداوند قادر و داناست».

با تأكيد بر اعجاز علمى

## الف. تفسير علمي آيتالله مكارم

آیتالله مکارم در ابتدای تفسیر این آیه بیان می دارد که این آیه به حرکت خورشید تا قرارگاهش اشاره دارد (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۶: ۳۸۱/۱۸). آنگاه نظر برخی از مفسران را جع به حرکت خورشید را بیان کرده است. برخی می گویند آیه شریفه دلالت بر حرکت ظاهری خورشید دارد که تا پایان دنیا ادامه دارد. برخی نیز معتقدند منظور از حرکت خورشید در آیه، در واقع اشاره به تمایل خورشید در تابستان و زمستان به سوی شمال و جنوب زمین است. برخی دیگر از مفسران می گویند مراد از حرکت خورشید در آیه همان حركت وضعى خورشيد است؛ يعني حركت خورشيد به دور خود. سيس آيتالله مكارم بـه جديـدترين يافتـه بشری در ارتباط با حرکت خورشید اشاره می کند و آن را جدیدترین تفسیر آیه دانسته است و آن اینکه خورشید با منظومه شمسی به سمت ستاره «وگا» در حرکتاند (همان: ۱۸/ ۳۸۲).

آیتالله مکارم پس از بیان احتمالات متعدد تفسیری این آیه، تمام احتمالات مطرحشده را برای تفسیر آیه ممکن دانسته است و معتقد است، تمامی این معانی و یا حتی معانی دیگری که علم هنوز به آن نرسیده است را می توان به آیه شریفه نسبت داد (همان).

در جای دیگر مفسر گرامی به حرکت دورانی و طولی خورشد اشاره کرده است، حرکت دورانی از ماده «دور» و حرکت طولی از ماده «جری» فهمیده می شود و قرآن کریم برای خورشید هم حرکت دورانی و هم حرکت طولی قائل شده است (همان: ۱۸/ ۳۸۸).

# ب. تفسير علمي شعبان

شعبان نيز اين آيه را يكي از معجزات علمي قرآن دانسته است (شعبان، الاعجاز القرآني، ٢٠٠٦: ٢١٦). از نظر شعبان آیات (لقمان/٢٩؛ ابراهیم/٣٣؛ یس/٣٨)، همگی به طور واضح بر حرکت خورشید در آسمان اشاره دارند. همانگونه که تا چندی پیش تصور می شد خورشید ثابت و بی حرکت است و زمین و سیارات دیگر به دور آن می چر خند.

شعبان معتقد است كلمه تجرى در آيه شريفه خود يك معجزه عظيم است (همان: ٢١٢). وي معتقد است که کلمه «تجری» بر حرکت ظاهری خورشید دلالت ندارد و فقط بر حرکت واقعی و حقیقی خورشید دلالت دارد (همان: ۲۱۲). فعل تجری بر سرعت زیاد خورشید نیز دلالت دارد چون جری از مشی و سیر سریعتر است و این سرعت زیاد خورشید که همراه با نیروی جاذبه زیادی است کواکب دیگر را نیز با خورشید همراه میسازد.





شعبان در ادامه بیان می دارد، آنچه از این آیه و آیات مشابه فهمیده می شود این است که خورشید با سرعت منظمی در حرکت است و در زمانی از حرکت می ایستد که آن زمان را هیچ کسی جز خداوند نمی داند (همان: ۲۱٤). وی به اقوال علمای نجوم نیز در مورد حرکتهای خورشید اشاره کرده است (همان: ۲۱٤)؛ تا بتواند از این رو وجهه اعجاز گونه قرآن را بهتر تبیین کند. وی در انتهای تفسیرش می نویسد: کسی که در آیه مزبور و همچنین آیه «کلٌّ فِی فَلَک یسْبَحُونَ» تأملی کند، تطابق شگفتانگیز گزارههای علمی را با این آیات درک می کند و اینکه دلالت این آیه جری و حرکت حقیقی خورشید است، نه حرکت ظاهری. دلالت این آیات بر حرکات مختلف خورشید همه اهل فکر واندیشه را متحیر می کند و اهل انصاف را به اقرار به غظمت قرآن وا می دارد (همان: ۲۱۶).

#### ج. بررسی

آیت الله مکارم در تفسیر علمی خود از گزاره قطعی علمی استفاده کرده است و آنگاه با توجه به قواعد تفسیری و لغوی با استظهار از کلمه «تجری» در آیه شریفه و همچنین کلماتی مثل «یسبحون» در آیات دیگر به حرکات خورشید در قرآن اشاره کرده است. یکی دیگر از مبانی ایشان انتساب احتمالی علوم جدید به قرآن است که ایشان در تفسیر این آیه به خوبی رعایت کرده است. در آنجایی که می نویسد احتمالات مختلف تفسیری در ارتباط با حرکت خورشید و همچنین احتمالاتی که ممکن است در آینده کشف گردد می تواند به عنوان تفسیر و معنای آیه شریفه مطرح باشد. ایشان با این بیان در واقع احتمال خطای تفسیر علمی را رفع می کند به این بیان که اگر مثلاً در آینده علم جدید چیزی برخلاف گزاره های علمی امروز راجع به حرکت خورشید بیان کرد خدشه ای بر قرآن وارد نمی آید و این بیان در واقع یکی از اشکالات عمده تفسیر علمی را مرتفع می کند.

اینکه شعبان در این تفسیر علمی گزارههای علمی معتبر استفاده کرده است و همچنین از اقوال متخصصان علم جدید و تفسیر بهره برده است و اینکه از قواعد لغوی و تفسیری جهت تفسیر آیه بهره برده همه حاکی از إعمال مبانی وی در این تفسیر است. تنها نکتهای که در این تفسیر به چشم می خورد این است که شعبان بر خلاف مبنای تفسیری خود مبنی بر عدم حصر گرایی در تفسیر علمی آیات، آیه شریفه را منحصر در حرکت واقعی خورشید دانسته و از عبارت احتمال دارد استفاده نکرده است. ازاین رو به نظر می رسد تفسیر وی خالی از اشکال نیست و با مبنای وی نیز ناسازگار است.



#### نتيجه

با توجه به روش تفسیری آیتالله مکارم شیرازی می توان موارد ذیل را از مهم ترین مبانی تفسیری ایشان در تفسیر علمی آیات دانست.

۱\_ برای تفسیر آیات علمی قرآن به دو نکته باید توجه کرد، نخست اینکه تنها از گزارههای علمی قطعی و مسلم استفاده شود و دوم اینکه این مطالب علمی با ظاهر آیات کاملاً سازگار باشد.

۲\_استفاده از واژه احتمال در برخی از نمونههای تفاسیر علمی ایشان

۳\_ اینکه قرآن کتاب هدایت است نه کتاب علوم طبیعی، آیتالله مکارم بر خلاف شعبان به شکل پررنگی این مبنای مهم تفسیریشان را در تفاسیر علمی خود به نمایش گذاشته است.

آیت الله مکارم در تفسیر علمی آیات مذکور ضمن استفاده از گزاره های یقینی و مسلم علمی، آیاتی را تفسیر و را تفسیر کرده که ظاهر آنها با گزاره های علمی سازگار است؛ ایشان با رعایت قواعد معتبر تفسیر و گزاره های مسلم علمی، وجه اعجازگونه این آیات را روشن کرده است اگر چه در برخی موارد به نظر می رسد از بیان واژه «احتمال» در تفسیرشان غفلت کرده باشند.

مروان شعبان نیز در تفسیر خویش همواره به چند نکته توجه داشته است که می توان آنها را از مهم ترین مبانی تفسیری ایشان دانست:

۱ استفاده از گزاره های علمی معتبر، وی این مبنای تفسیریش را در هر مورد تفسیر علمی با بیان اقوال متخصصان علم موردنظر مورد تأکید قرار داده است.

۲\_ استظهار صحیح و اصولی از آیات قرآن، شعبان این مبنای تفسیریش را با بیان اقوال مفسران بزرگ و همچنین بررسی لغوی نشان داده است.

۳\_عدم انحصار دلالت آیه بر آن تفسیر علمی و پذیرش احتمالات تفسیری دیگر، وی صریحاً به این مبنایش تصریح کرده است، اگرچه در برخی موارد خود به آن عمل نکرده است.

٤ اینکه قرآن کتاب هدایت است، اگر چه شعبان به این مطلب به عنوان یکی از ضوابط تفسیر
 علمی اشاره کرده است، ولی در برخی موارد تفسیر علمی وی این مورد پر رنگ نیست.

آنچه در تفسیر علمی مروان شعبان در چند مورد از آیات قرآن مشاهده شد، نشان می دهد که شعبان در رعایت مبانی ادعایش تا حدود زیادی موفق بوده است و سعی کرده بر اساس این مبانی پیش برود، اگرچه در تفسیر برخی آیات از مبانیش همچون لزوم سازگاری ظاهر آیه با مطلب علمی موردنظر و همچنین عدم انحصار آیه در مدلول خاص، غفلت کرده است.



#### منابع

- ١. قرآن كريم، ترجمه مكارم شيرازي، ناصر، دارالقرآن الكريم، قم: چاپ دوم، ١٣٧٣ ش.
- ۲. ابن جوزی، ابوالفرج عبد الرحمن بن علی، زاد المسیر فی علم التفسیر، دار الکتاب العربی، یه وت: ۱٤۲۲ ق.
  - ٣. بغوي، حسين بن مسعود، معالم التنزيل في تفسير القرآن، دار احياء التراث العربي، بيروت: ١٤٢٠.
    - ٤. بلاغي، عبد الحجه، حجة التفاسير و بلاغ الاكسير، حكمت، قم: ١٣٨٦ ش.
  - ٥. جرجاني، عبد القاهر بن عبد الرحمن،، درج الدرر في تفسير القرآن العظيم، دار الفكر، عمان، ١٤٣٠ ق.
- 7. دينورى، عبدالله بن محمد، الواضح في تفسير القرآن الكريم، دار الكتب العلميه منشورات محمد على بيضون، بيروت: ١٤٢٤ ق.
  - ٧. رضایي اصفهاني، محمد علي، تفسير قرآن مهر، پژوهشهاي تفسير و علوم قرآن، قم: ١٣٨٧ ش.
    - ۸. پژوهشی در اعجاز علمی قرآن، انتشارات کتاب مبین، قم: ۱۳۸۱ ش.
      - ۹. \_\_\_\_ درآمدی بر تفسیر علمی قرآن، اسوه، تهران: ۱۳۸۳ ش.
  - ١٠. زمخشري، محمود، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، دارالكتاب العربي، بيروت: ١٤٠٧ ق.
    - ١١. سمرقندي، نصر بن محمد، بحر العلوم، محقق: عمروي، دارالفكر، بيروت: بي تا.
    - ١٢. سيوطي، جلال الدين عبد الرحمن، الاتقان في علوم القرآن، دارالفكر، بيروت: ١٤١٦ ق.
      - ١٣. شعبان، مروان وحيد، الاعجاز القرآني، دارالمعرفه، بيروت: ٢٠٠٦ م.
        - ۱٤. شوکانی، محمد، فتح القدیر، دار ابن کثیر، دمشق: ۱٤١٤ ق.
- ۱۵. صاوی، احمد بن محمد، حاشیه الصاوی علی تفسیر الجلالین، مصحح: شاهین محمد عبد السلام، دار الکتب العلمیه، منشورات محمد علی بیضون، بیروت: ۱٤۲۷ ق.
- 17. طباطبایی، سید محمد حسین، المیزان فی تفسیر القرآن، دفتر انتشارات اسلامی جامعه مدرسین حوزه علمیه قم، قم: ۱٤١٧ ق.
- ١٧. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، انتشارات ناصر خسرو، تهران: ١٣٧٢ ش.
  - ۱۸. طوسی، محمد بن حسن، التبیان فی تفسیر القران، دار احیاء التراث العربی، بیروت: بی تا.
    - ١٩. عاملي، ابراهيم، تفسير عاملي، كتابفروشي صدوق، تهران: ١٣٦٠ ش.
    - ٠٢. قمى، شيخ عباس، سفينه البحار و مدينه الحكم و الآثار، نشرأسوه، تهران: ١٤١٤ ه ق.
- ٢١. غزالي، محمد بن محمد، جواهر القرآن و درره، دار الكتب العلميه، منشورات محمد على بيضون، بيروت: ٩٠٤ ق.
  - ٢٢. فخررازي، ابوعبدالله محمد بنعمر، مفاتيح الغيب، دار احياء التراث العربي، بيروت: ١٤٢٠ ق.
  - ٢٣. فيروزآبادي، محمد بن يعقوب، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، وزاره الاوقاف، قاهره: ١٤١٦ ق.
- ٢٤. فيومى، احمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، منشورات دارالرضي، قم: بي تا.
  - ٢٥. قمى، ابوالحسن على بن ابراهيم، تفسير قمى، دار الكتاب، قم: ١٣٦٧ ش.
  - ٢٦. مكارم شيرازى، ناصر، تفسير نمونه، دارالكتب الاسلاميه، تهران: ١٣٧٤ ش.
    - ٢٧. \_\_\_\_، قرآن و آخرين پيامبر، دار الكتب الاسلاميه، تهران: ١٣٨٥ ش.



#### References

مهدي همتيان و سيده معصومه فاطم

- The Holy Quran, Translated by Makarem Shirazi, Nasir, Dar al-Quran al-Karim, Qom: 2<sup>nd</sup> Edition, 1994.
- 2. Amili, Ibrahim, Tafsir Aamili, Sadoug Bookstore, Tehran: 1981.
- Baghavi, Hussain bin Masoud, Ma'alam al-Tanzil fi Tafsir al-Quran (The Pathmarks of Revelation in Quranic Sciences), Dar Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: 1420.
- 4. Balaghi, Abdul Hajjah, Hajjah al-Tafasir wa Balagh al-Aksir (Argument of Exegisis and Elexir of Eloquence), Hikmat, Qom: 2007.
- Dinawari, Abdallah bin Muhammad, Al-Wazih fi Tafsir al-Quran al-Karim (A Clearifiaciton of Quranic Exegesis), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Muhammad Ali Bayzone Publications, Beirut: 1424 A.H.
- Fakhr al-Din Razi, Abu Abdullah Muhammad bin Omar, Mafatih al-Ghayb (The Keys of Hidden World), Dar Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: 1420 A.H.
- 7. Fayoumi, Ahmad bin Muhammad Moqri, al-Misbah al-Munir fi Gharib al-Sharh al-Kabeer of Rafa'i, Dar al-Razi's Publications, Qom: n.d.
- 8. Firouzabadi, Muhammad bin Ya'qub, *Basa'ir Dhawi al-*Tamyiz fi Lataif al-Kitab al-Aziz, Ministry of Awqaf, Cairo: 1416 A.H.
- Ghazzali, Muhammad bin Muhammad, Jawahir al-Quran wa Duraruhu (The Gems of Quran and Its Pearls), Dar al-Kutub al-Ilamiyyah, Muhammad Muhammad Ali Bayzone Publications, Beirut: 1409 AH.
- Gorgani, Abd al-Qahir bin Abd al-Rahman, Darj al-Durar fi Tafsir al-Quran al-Azeem,
  Dar al-Fikr, Oman, 1430 A.H.
- 11. Ibn Jawzi, Abul Faraj Abd al-Rahman bin Ali, Zad al-Musafir fi Ilm al-Tafsir (Provision for Seeke of Exegesis), Dar al-Kitab al-Arabi, Beirut: 1422 A.H.
- 12. Makarem Shirazi, Nasir, Quran and the Last Prophet, Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: 2006.
- 13. Makarem Shirazi, Nasir, Tafsir Nemouneh (The Ideal Exegesis), Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: 1995.





- Mousavi Hamedani, Seyyed Muhammad Baqir, Translation of Tafsir al-Mizan, Islamic Publications Office of the Seminary Seminary Society, Qom: 1995.
- 15. Qomi, Abul Hasan Ali bin Ibrahim, Tafsir Qomi, Dar Al-Kitab, Qom: 1988.
- Qomi, Sheikh Abbas, Safina al-Bihar wa Madinah al-Hikam wa al-Athar (The Ark of Oceans and City of Wisdom and Narrations), Uswa Publications, Tehran: 1414 AH.
- Rezaei Isfahani, Muhammad Ali, A Research on the Scientific Miracles of the Quran, Kitab Mobin Publications, Qom: 2002.
- Rezaei Isfahani, Muhammad Ali, An Introduction to the Scientific Interpretation of the Quran, Uswa, Tehran: 2004.
- Rezaei Isfahani, Muhammad Ali, Tafsir Quran Mehr, Researches on Tafsir and Sciences of the Quran, Oom: 2008.
- Samarqandi, Nasr bin Muhammad, Tafsir al-Samar Qandi Known as Bahr al-Ulum, Research: Umrawi, Dar al-Fikr, Beirut: n.d.
- Sawi, Ahmad bin Muhammad, Notes of al-Sawi on Tafsir al-Jalalayn, Research: Shahin Muhammad Abd al-Salaam, Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Muhammad Ali Bayzone Publications, Beirut: 1427 A.H.
- 21. Sha'aban, Marwan Wahid, Al-I'jaz al-Qurani (Quranic Miracles), Dar al-Ma'rifah, Beirut: 2006.
- 22. Shawkani, Muhammad, Fath al-Qadir, Dar Ibn Kathir, Damascus: 1414 AH.
- Suyuti, Jalal al-Din Abd al-Rahman, Al-Itqan fi Ulum al-Quran (A Perfect Guidance in Quranic Sciences), Dar al-Fikr, Beirut: 1416 AH.
- Tabarsi, Fazl bin Hassan, Majma' al-Bayan fi Tafsir al-Quran, Nasir Khosrow Publications, Tehran: 1993.
- Tabatabaei, Seyyed Muhammad Hossein, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, Islamic Publications Office of the Qom Seminary Community, Qom: 1417 AH.
- 26. Tusi, Muhammad bin Hassan, al-Tibyan fi Tafsir al-Quran, Dar Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: n.d.
- Zamakhshari, Mahmoud, Al-Kaahshaf an Haqaiq Ghawamiz al-Tanzil (The Discovery of the Ambiguities of Revalation), Dar al-Kitab al-Arabi, Beirut: 1407 AH.