

# Critique of the Anthropological Foundations of Viktor Frankl's Logotherapy Based on the Quranic Perspective \*

Seyyed Mohammad Ali Hosseini Zahraei and <sup>1</sup> Seyyed Mahmoud Marvian Hosseini <sup>2</sup>

and Abbas Javanshir<sup>3</sup>

#### **Abstract**



The concept of the meaning of life and logotherapy has played a significant role in improving inner well-being and psychological health, especially in times of hardship, by guiding individuals from existential void and nihilism toward purposefulness. Viktor Emil Frankl pioneered and promoted this theory; however, when compared to the teachings of the Quran, his approach faces numerous anthropological challenges. This research seeks to answer the question: What are the commonalities and differences between the anthropological foundations of logotherapy and Quranic perspectives? By examining existing sources and Quranic teachings, the findings reveal several points of convergence between the two perspectives, including the innate nature of religious sentiments, the meaningfulness of life, human free will in decisionmaking, responsibility, the ability to transcend, and life's ultimate purpose. However, significant differences also emerge, exposing the limitations of Frankl's perspective in contrast to the superiority of the Quranic worldview. These differences include Darwin's evolutionary hypothesis, religious pluralism, spirituality, freedom, responsibility, transcendental needs, conscience and its role in life, the transformation of beliefs, and human destiny, among others. This study employs a library-based methodology, gathering information from scholarly sources, describing Frankl's logotherapy, and analyzing Quranic teachings. Through this comparative analysis, the research extracts and interprets key insights regarding the subject matter.

**Keywords:** Meaning of Life, Spirituality, Logotherapy, Frankl, Quran, Quest for Meaning.

<sup>\*</sup> Date of Receiving: 24/12/2024, Date of Revised: 01/01/2025, Date of Approving: 29/01/2025.

<sup>1.</sup> Level Four Seminary Student, Qom, Iran. malizahrei@gmail.com.

<sup>2.</sup> Faculty member of Razavi University. marvian@razavi.ac.ir.

<sup>3.</sup> Faculty Member, Al-Mustafa International University, Mashhad. abbas.javanshir@yahoo.com.



مقاله علمی ـ پژوهشی

# نقد مبانی انسان شناختی نظریهٔ معنادرمانی ویکتور امیل فرانکل بر اساس رهیافتهای قرآن کریم \*

 $^{"}$ سیدمحمدعلی حسینی زهرایی  $^{"}$  و سید محمود مرویان حسینی  $^{"}$  و عباس جوانشیر



معنای زندگی و معنادرمانی از جمله عناوینی هستند که در راستای بهبودی حال درونی و سلامت روحی انسان در شرایط سخت، به مدد انسان آمده و زندگی را از خلا معنایی و پوچی به سمت هدفمندی سوق می دهند. ویکتور امیل فرانکل پایهگذار و مروج این نظریه بود. اما این نظریه در مقایسه با آموزههای قرآن کریم، در مبانی انسان شناختی با چالشهای فراوانی مواجه است. هدف این پروهش پاسخ به این پرسش است که: مبانی انسان شناختی نظریهٔ معنادرمانی با مقایسه با رهیافتهای قرآنی دارای چه نقاط اشتراک و همچنین نقاط اختلافی است؟ با مراجعه به منابع موجود و آموزههای قرآن کریم، یافتهها ما را به نقاط اشتراک و همپوشانی دو نگاه می رساند؛ مانند فطری بودن احساسات دینی، معناداری زندگی، مختار بودن انسان در تصمیم گیری، مسئولیت پذیری انسان، قدرت بر متعالی سازی کاستی هایی را در نگاه فرانکل به نمایش می گذارد. از جمله می توان به فرضیهی تکاملی داروین، پلورالیسم دینی، معنویت، آزادی، مسئولیت، نیازهای تعالی بخش، و جدان و نقش آن در زندگی و تغییر باورها، فرجام پذیری انسان و موارد دیگر اشاره کرد که بیانگر ضعف نگاه فرانکل و تفوق نگاه قرآن کریم باورها، فرجام پذیری انسان و موارد دیگر اشاره کرد که بیانگر ضعف نگاه فرانکل و تفوق نگاه قرآن کریم برداخته است. روش شناسی این پژوهش، تکیه بر دادههای کتابخانه ای بوده است. به این معنا که پس از جمع آوری اطلاعات لازم از کتابخانه ها، به توصیف معنادرمانی فرانکل و آموزههای قرآن کریم پرداخته و سپس با تحلیل یافتههای مذکور به استخراج و استنباط پیرامون موضوع تحقیق اقدام نموده است.

واژگان کلیدی: معنای زندگی، معنویت، معنادرمانی، فرانکل، قرآن کریم، معناجویی.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٣/١٠/٠٣، تاریخ اصلاح: ۱٤٠٣/١٠/١٠ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٣/١١/٠٩.

١. طلبه سطح ٤ حوزه علميه قم، ايران (نويسنده مسئول) malizahrei@gmail.com.

۲. عضو هیئت علمی دانشگاه رضوی marvian@razavi.ac.ir.

٣. عضو هيئت علمي جامعة المصطفى ص العالمية abbas.javanshir@yahoo.com.



#### مقدمه

در عصر کنونی، چالشهای فراوان روحی و روانی وجود دارد. انباشتن سرمایه، دستیابی به علوم و فنون مختلف، تأسیس مراکز علمی و آموزشی، تسخیر فضا و بهرهبرداری از منابع بکر، آشتی انسان با مظاهر طبیعت و دهها دستاورد ارزشمند دیگر، هنوز نتوانسته اند انسان را به آرامش روحی و روانی برسانند.

بنابراین لازم است بشریت به یک منبع قابل اطمینان که متصل به منبع وحی و خطاناپذیر باشد، اتکا کند. این منبع حیات بخش قرآن کریم است؛ چون قرآن، نسخه ای است که حقیقت آن بحر بیکران و مواجی است که رسیدن به اعماق آن جز برای راسخان در علم میسور نیست (آل عمران: ۷). قرآن کریم کتابی است که ما را هدایت می کند تا آرامش روحی و روانی را در قالب یاد خدای متعال جست وجو کنیم: ﴿أَلا بِذِکْر اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (رعد: ۲۸).

ظرفیت این کتاب آسمانی بسیار بالا بوده و دارای پندها و اندرزهایی برای رهایی از سختیها، شفای دردهای روحی و روانی، هدایت و تربیت برای نیل به مقصود و رحمت و مهر برای گروندگان به خدای منان است.

در این پژوهش سعی در تطبیق بین مبانی انسان شناختی نظریهٔ معنادر مانی و یکتور امیل فرانکل و نگاه قرآن کریم شده است. بین این دو نگاه اشتراکات و همچنین تفاوت هایی وجود دارد که سعی شده اشتراکات و تفاوت ها مطرح و بررسی شده و آنگاه، برتری و مزیت نگاه قرآن کریم نسبت به نگاه فرانکل در باب معنویت گرایی و معنادر مانی، استخراج و تبیین شود.

مباحث از مفهوم شناسی و واژگان دخیل آغاز می شود. سپس معنادر مانی در آیینه ی کلام و حی و معنادر مانی در نظرگاه و یکتور فرانکل، و بیان نقاط اشتراک دو نگاه مانند: ارتباط با موجود متعالی هنگام ناامیدی، فطری بودن احساسات دینی، معناداری زندگی، آزاد و مختار بودن انسان، مسئولیت پذیر بودن انسان، قدرت بر متعالی سازی انسان و هدفمند بودن زندگی پرداخته شده است.

سپس به دو مورد نقطه افتراق دو نظریه چون: فرضیهی تکامل فرانکل و نگاه قرآنی، پلورالیسم فرانکلی و نگاه قرآنی، آنگاه به ابعاد روحانی انسان از نگاه فرانکل و قرآن کریم، نگاهی به نیازهای روحی انسان از منظر معنادرمانی و قرآن کریم و فرجام پذیری زندگی در نگاه فرانکل و قرآن کریم یرداخته شده و مورد تجزیه و تحلیل قرار گرفته است.

بیان مسئله: در عصر فعلی که علوم بسط یافته اند و دسترسی سریع به اطلاعات در تمام ابعاد خود به رشد بالنده ای رسیده است، انسان فکر می کند با بهره گیری از علوم مختلف و اطلاعات جدید، اکثر نیازهای بشر برطرف می گردد. اما در چنین شرایطی بحران معنوی، بشر را فراگرفته و معنا، ارزش و



هدف زندگی را زیر سؤال برده است. بشر امروزی تصور می کند با تکیه بر علم و انباشتن اطلاعات، می تواند به تکامل واقعی دست پیدا کند؛ اما مشاهده می کنیم که نه تنها از مشکلات کاسته نشده بلکه روز به روز دامنه مشکلات جسمی، روحی و روانی بشر رو به افزایش است.

چرا چنین است؟ چون تهی بودن زندگی انسان امروزی از معنویتِ متکی به یک منبع قابل اعتماد، منشأ عدم رشد انسان امروزی است. خلأ بزرگ امروز در جوامع بشری، معنویت و روحانیت متکی به منبع وحی است. ارتقاء انسان به مدد گرفتن از معنویت است که می تواند او را نجات دهد و در جنبه های مختلف به سرمنزل مقصود برساند. این موضوع (معناگرایی) مورد تأیید و تبیین جمعی زیادی از اندیشمندان غرب و مسلمان از جمله و یکتور فرانکل است.

ارتباط با خالق هستی و دینداری از جمله قدرتمندترین منابع گوناگون معنویت انسانی است که سکون و آرامش روحی و روانی حقیقی تنها در سایه آن امکان پذیر بوده و اراده را تقویت، غرایز و عواطف انسانی را کنترل نموده و باعث پایداری دستاوردهای تربیتی و استمرار آن که هدف غایی تربیت است، می شود (ضرابی، آزادی و تربیت دینی با تأکید بر تربیت دینی کودکان و نوجوانان، ۱۳۶۸: ۳۶).

در عصر حاضر، مسئله این است: با وجود فراهم بودن تمامی ابزارهای رفاهی در ابعاد مختلف، رونق بازار صنعت و تجارت، گسترش دانش در رشتههای متنوع، دسترسی سریع به اطلاعات مورد نیاز، تأسیس مجهز ترین دانشگاهها در مناطق مختلف جهان و موارد بی شمار دیگر، چرا مشکلات بشر کاسته نشده بلکه روزبهروز در حال رشد و گسترش است؟ از دیگر سو، اندیشمندان جهان غرب نیز معناگرایی را راه برونرفت از بن بستهای زندگی دانستهاند؛ اما چرا مؤثر واقع نشده است؟ مشکلات بشر امروزی فراتر از نیازها و غرایز آنهاست. امروز پوچ گرایی، بی معنایی، شیطان پرستی و بی خدایی برای بشریت یکی از بحرانهای روحی و روانی محسوب می شود.

با توجه به موارد فوق و با همه پیشرفتی که در زمینه دانش به ویژه علم روان شناسی صورت گرفته است، مشاهده می کنیم که نظامهای روان شناسی و فلسفی، علی رغم مزایا و ویژگی های مثبت و ارزشمند شان، نتوانسته اند نیک بختی، سعادت و راحتی روحی و روانی انسان را تأمین کنند. هنوز نقایص فراوانی در تئوری ها و فنون آن ها وجود دارد. این پژوهش درصد د پاسخ دادن به این پرسش مهم و بنیادی است.

پیشینهٔ پژوهش: درباره معنویت، معنویتگرایی، معنادرمانی و تربیت دینی آثار و مکتوبات متعددی و جود دارد. با این حال، اذعان داریم که درباره نقد مبانی انسان شناختی نظریه معنادرمانی و یکتور فرانکل با تحلیل آموزههای قرآنی، نوشتهای مستقل و درخور توجه ارائه نشده است. به برخی از آثار پیرامون موضوع اشاره میکنیم:



- طلعت حسنی بافرانی، مقایسهٔ انسان سالم از دیدگاه قرآن و روان شناسی با تأکید بر دیدگاه علامه طباطبایی و نظریهٔ ویکتور فرانکل، رساله دکتری، ۱۳۹۰
  - شولتس دوآن، روانشناسي كمال، الگوى شخصيت سالم. ترجمه گيتي خوشدل، ١٣۶٩
  - ـ صدیقه ذاکر، نگاهی به نظریه فرانکل در روانشناسی دین، تهران، ۱۳۷۷. فصلنامه قبسات، ۱۳۹۱
- \_ نسترن شجاعی، تبیین مؤلفههای تربیت معنوی و کارکردهای فردی-اجتماعی آن از منظر آموزههای اسلامی، یایاننامه ارشد، ۱۳۹۷
  - ـ سلیمانی امیری، عسکری، خدا و معنای زندگی، مجله نقد و نظر، ۱۳۸۲
- مهدی نعمتی، بررسی تطبیقی نقش معنویت دینی و معنویت مدرن در معنا بخشی زندگی، یایاننامه ارشد، ۱۳۹۴
- ـ محمدرضا شرفی، تأملی نقد گونه در باب معنای غایی با تأکید بر دیدگاه ویکتور فرانکل، مجله روان شناسی و علوم تربیتی، ۱۳۸۴
- حمیدرضا حسن آبادی، شخصیت سالم از منظر فرانکل و معارف قرآنی، مجله اندیشه، ۱۳۸۳ محمد عجمین، ابوالقاسم بشیری، رحیم نارویی نصرتی، ارتباط معنا و سبک زندگی در گسترهٔ قرآن کریم و نقد دیدگاه ویکتور فرانکل، پژوهشنامهٔ اسلامی زنان و خانواده، ۱۳۹۶
- \_ طلعت حسنی بافرانی، مسعود آذربایجانی، انسان سالم و ویژگی های آن از دیدگاه ویکتور فرانکل، مجلهٔ روانشناسی و دین، ۱۳۹۰
- ـ اسماعیل زارعی حاجی آبادی، مهدیه السادات عمرانی، قرآن و معنا درمانی، مجلهٔ معرفت در دانشگاه اسلامی، ۱۳۸۸
- \_ آنچه در منابع فوق آمده، به معنویت، تربیت دینی، معنادرمانی بدون توجه و نگاه به آموزههای قرآنی، نقد و بررسی معنادرمانی در اندیشهٔ فرانکل و تطبیق با آموزههای اسلامی و آیات قرآن کریم پرداختهاند. اما این منابع فاقد نگاهی مقایسهای بین نگاه قرآنی و فرانکل به عنوان یک روانشناس و متن دینی هستند. نسبت به نقد مبانی فرانکل، با آموزههای قرآنی و تحلیل بر اساس آیات قرآن کریم، نوشتهای مشاهده نشد.

نوآوریهای پژوهش حاضر: آنچه ما بدان پرداخته ایم و منابع فوق فاقد آن هستند، موارد ذیل را می توان برشمرد:

۱. پژوهش پیرامون نقد نظریهٔ مبانی معنادر مانی فرانکل بر اساس آموزه های قرآنی خود می تواند نوعی نوآوری در عرصهٔ تربیت و روانشناسی معاصر تلقی شود.



- ۲. ارائه بحث به صورت ساختار مند و منطقی؛ که تاکنون چنین ساختار مندی راجع به نقد مبانی انسان شناختی نظریهٔ معنادر مانی فرانکل و تطبیق آن با آموزه ها و رهیافت های قرآنی دیده نشده است.
- ۳. چینش مطالب به شکل منظم و منسجم که تاکنون چنین اثری در حوزهٔ تربیت و روانشناسی با توجه به معنادرمانی فرانکل و نگاه قرآنی، آفریده نشده است.
  - ۴. استخراج و دستهبندی روش مند مباحث در مبانی معنادرمانی با نگاه قرآنی.
- ۵. تبیین نقاط اشتراک و افتراق نظریهٔ فرانکل و آموزههای قرآن کریم؛ که بیانکنندهٔ نقد منصفانه در پژوهش پیش رو است.
  - ۶. اثبات و تبیین امتیازات معنادر مانی مستند به آموزههای قرآن کریم بر دیدگاه فرانکل.

در موضوع نقد مبانی انسان شناختی دیدگاه فرانکل بر اساس آموزه ها و رهیافت های قرآنی، کار پژوهشی قرآنی مستقل و منسجمی به نظر نرسید. لذا ما در این مقاله به این امر مهم و ارزشمند پرواخته ایم. موارد فوق را می توان از نقاط قوت و جدید برای موضوع پژوهش برشمرد که این نوشته را از سایر آثار متمایز می کند.

روش شناسی پژوهش: روش پژوهشگر در این تحقیق، توصیفی، تحلیلی و استنباطی با تکیه بر داده های کتابخانه ای و جست و جوی رایانه ای است. به این معنا که پس از جمع آوری اطلاعات لازم از کتابخانه ها، نرم افزارهای اسلامی مرتبط با موضوع و جست و جو در وبسایت ها و پایگاه های اسلامی، به توصیف معنادرمانی فرانکل و آموزه های قرآن کریم پرداخته، سپس با تحلیل یافته های مذکور به استخراج و استنباط پیرامون موضوع تحقیق اقدام نموده است.

## الف. مفهومشناسی معنادرمانی در لغت و قرآن کریم

خاستگاه لغوی معنادرمانی یا لوگوتراپی به واژهٔ یونانی «لوگوس» بازمی گردد. «لوگوس» به معنای واژه، کلمه یا معنا است؛ اما رساترین معادل آن، «معنا» است. در مفهومی گسترده تر، می توان آن را به به عنوان چیزی که می تواند دلیلی برای بودن باشد، تعبیر کرد (محمدپور، ۱۳۹۰: ۱۲۹). فرانکل ترجمه ساده «معنا» را برای «لوگوس» ترجیح می دهد (logo) (فرانکل، ۱۳۹۲: ۱۳۹۲؛ محمدپور، ۱۳۹۰: ۱۲۶). معنادرمانی عبارت است از: «درمان از رهگذر معنا» یا «شفابخشی از رهگذر معنا» (فرانکل، ترجمه صالحیان و میلانی: ۱۰۷؛ محمدپور، ۱۳۹۰: ۱۲۷). فرانکل بر این باور است که ترجمه تحت اللفظی واژهٔ «لوگوتراپی»، «درمان به وسیله معنا» است (فرانکل، ترجمه علوی نیا و تبریزی، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸). به دیگر سخن، «لوگو» به معنای خرد، حقیقت، معنا، کلمه، سخن و فکر است و «لوگوس (Logos)» به معنای کلام خداست؛ و «لوگوتراپی» به معنای معنادرمانی است (علوی نژاد، ۱۳۸۲: ۶۴).



لوکاس و آزوانک هیرش (۲۰۰۲) معنادر مانی را یک نظام فلسفی و روان شناسی می دانند که به مراجعان کمک می کند تا به رغم سوگ یا ناامیدی، بر از دست رفته ها تمرکز نکنند؛ بلکه در جست وجوی معنا باشند و بر تواناساختن مراجعان برای غلبه بر مثلث غم انگیز زندگی؛ یعنی درد، گناه و رنج تمرکز می کند (محمد پور، ۱۳۹۰: ۱۲۷ و ۱۲۸). فرانکل بر این باور است که این تکنیک، بهبود بیمار از طریق یافتن معنا در زندگی اوست (فرانکل، ۱۳۹۰: ۱۸). فرانک همچنین می گوید: در واقع معنادر مانی نوعی روان در مانی معنا محور است (فرانکل، ترجمه نعمتی، ۱۳۹۷: ۱۱۰). به طور کلی، زندگی از نگاه معنادر مانی تحت هر شرایطی معنادار است، افراد با ارادهٔ معطوف به معنا انگیخته می شوند و انسان دارای ارادهٔ آزاد است (محمد پور، ۱۳۹۰: ۱۲۷).

معنادرمانی در قرآن کریم: در اصطلاح قرآن کریم، معنادرمانی را می توان به هدایت، تزکیه، شفای روحی و روانی انسان برای رسیدن به زندگی توأم با آرامش در سایه بهره گیری از آموزه های وحیانی توصیف و تبیین نمود.

مقصود از معنادرمانی در قرآن کریم همان شفابخشی قرآن از انحطاط و سقوط مادی، یا معنای عافیت یافتن و نجات از عیبها و نقصها است. این امر با مؤلفههایی چون ایمان به خداوند، تقوای الهی، عدم وابستگی به دنیا، توسل و تمسک به اولیای دین، ازدواج مبتنی بر ارزشهای دینی و تزکیه اموال و انفس، نمود پیدا می کند (زارعی و عمرانی، ۱۳۸۸: ۱۲۰–۱۴۷).

## ب. نقد مبانی انسانشناختی معنادرمانی فرانکل بر اساس رهیافتهای قرآنی

در این بخش ابتدا به دیدگاههای اشتراکی قرآن کریم و فرانکل پرداخته می شود و سپس به رهیافتهای اختلافی اشاره می گردد.

# ۱. موارد اشتراکی بین رهیافتهای قرآنی و دیدگاه فرانکل

از بررسی منابع مختلف، نتیجه گیری می شود که میان دیدگاه قرآنی و نگاه فرانکل نقاط اشتراک فراوانی وجود دارد. با این حال، نباید فراموش کرد که برخی از این نقاط اشتراک، با دقت بیشتر، حاوی تفاوت هایی نیز هستند. اکنون به تبیین نقاط اشتراک بین دو دیدگاه قرآنی و فرانکل می پردازیم تا هم پوشانی این دو نگاه را به تصویر بکشیم.

## ۱-۱. ارتباط با موجود متعالى هنگام نااميدى

در به دست آوردن ارزشها و معنایابی برای زندگی، نگاه فرانکل چندان دور از نگاه قرآنی نیست. زیرا در نظام فکری فرانکل، تمایلات درونی و فطری ما را در رسیدن به کمالات و رشد خداباوری در زندگی یاری میکند. این تفکر دقیقاً با رهیافتهای قرآنی و دینی مطابقت و همپوشانی دارد.



در اندیشه قرآنی نیز وقتی کسی در حالت اضطرار یا اجبار از کسی جدا شود و امیدش به یأس مبدل گردد، خداوند یا همان حقیقتی که فرانکل از آن سخن می گوید، بهروشنی قابل درک است (الماسی و هاشمی، ۱۳۹۱: ۱۳۷–۱۵۷). فرانکل به نقش مذهب در معنا دهی به زندگی تأکید زیادی دارد؛ اما بیان می کند که مفهوم مذهب در گسترده ترین معنای ممکن، از مفاهیم و تعاریف محدود از خدا که توسط بسیاری از نمایندگان ادیان و فرقه ها ترویج می شود فراتر رفته و شامل بسیاری از نحله ها می شود (عجمین و دیگران، ۱۳۹۶: ۹–۲۹).

از نظر قرآن كريم، بهترين انعكاس دهنده اين نگاه، آيه زير است كه حالت يأس انسان را مطرح و چگونگى پيوستن انسان به وجود بارى تعالى را در شرايط دشوار بيان كرده است: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ. ﴾ (عنكبوت: ۶۵)

#### ۱-۲. فطری بودن احساسات دینی

یکی دیگر از موارد اشتراک بین نگاه قرآن کریم و ویکتور فرانکل، فطری بودن احساسات دینی است. هر دو دیدگاه بر این نکته توافق و اشتراک نظر دارند. در نگاه فرانکل، شخص دیندار کسی است که از روی آگاهی، اختیار و با آزادی کامل، دین را قبول میکند و به آموزه های آن پای بند می شود (فرانکل، ۱۳۸۱: ۱۱۲). به باور فرانکل، تمامی انسانها به نوعی دین دار هستند؛ چون همگی دارای وجدان بوده و وجدان سرچشمه ماوراء انسان دارد. پس همگی فطرتاً متصل و مرتبط به منبع متعالی هستند (فرانکل، ۱۳۷۵: ۱۰۰).

از منظر قرآن كريم، خداوند متعال كه عالم به تمامى نيازهاى جسمانى و معنوى انسان است، احساسات دينى و گرايش به خداى منان و دين حنيف و رهايى بخش را فطرى و ذاتى انسان دانسته است: ﴿فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنيفاً فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها لا تَبْديلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَ لكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (روم: ٣٠)

اساسی ترین نیاز معنوی و فطری انسان، کمال است. میل به کمال نیز در فطرت انسان تعبیه شده است (علوی نژاد، ۱۳۸۲: ۲۳۴). خداوند از این تعبیر (فطرت) بهره جسته است (جوادی آملی، ۱۳۸۴: ۱۴۹). در رهیافت قرآنی، فطرت جایگاه مهمی دارد و ماده «فطر» (ف، ط، ر) مکرر در قرآن کریم آمده است:

\_ ﴿فاطِرِ السَّمواتِ و الارْضِ ﴾ (انعام: ١٤)



- \_ ﴿ اذا السَّماءُ انْفَطَرَتْ ﴾ (انفطار: ١)
  - \_ ﴿مُنْفَطِرُ بِهِ ﴾ (مزمل: ١٨)
- \_ ﴿فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها ﴾ (روم: ٣٠)

در همه جا، مفهوم این کلمه شامل ابداع و خلق بدون سابقه است (مطهری، ۱۳۸۹: ۴۵۲/۳). فطرت، محوری ترین مؤلفه برای معنادهی و معنابخشی به زندگی است؛ زیرا آثار و ویژگی های زیر بر آن مترتب است که انسان را در معنا یابی یاری می کند:

- ١. معرفت، آگاهي
- ۲. ثابت و پایدار است، گرچه ممکن است تضعیف شود
  - ۳. فراگیر و همگانی است
- ۴. از این رهگذر، تفاوت بین انسان و سایر جانداران بازشناخته می شود (جوادی آملی، ۱۳۸۴: ۲۷) بنابراین، فطرت ذاتی هر انسانی است که او را به سمت معنا یابی در زندگی سوق می دهد.

## ۱\_۳. معناداری زندگی

یکی دیگر از موارد اشتراک بین نگاه قرآنی و دیدگاه فرانکل، معناداری زندگی است. در نظام فکری فرانکل، اصل معناداری زندگی از پیشفرضهای نظریهٔ معنادرمانی اوست (فرانکل، ۱۳۵۴: ۶۱). اسلام که کامل ترین دین الهی است، در این باره می فرماید: «الدُّنْیَا مَزْرَعَهُ الآخِرَةِ» (ابن ابی جمهور، ۱۴۰۵ که کامل ترین دین الهی از زندگی در دنیا، می تواند به سعادت برسد و در نتیجه به زندگی معنا ببخشد.

معنای زندگی از نگاه ادیان آسمانی، اسلام و قرآن کریم، بسیار وسیع و گسترده است؛ چون بازگشت و پناهگاه انسان به جز خداوند کسی دیگری نیست: ﴿وَ أَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنْتَهِی﴾ (نجم: ۴۳) ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ (بقره: ۱۵۶)

در واقع معنا و هدف زندگی از نگاه قرآن کریم، با توجه به فطرت قابل تبیین و تحلیل است. به عبارت دیگر، اگر انسان هستی را نه محدود به دنیا، بلکه فراتر از آن ملاحظه کند و دنیا را فقط مقدمه و زمینه برای جهان آخرت بداند، معنای زندگی او گسترده تر خواهد بود.

در یکی از بیانات حضرت امیرالمؤمنین الشَّایَّ چنین نمودی پیدا کرده است: «وَ اعْلَمْ یَا بُنَيَ أَنَّكَ إِنَّمَا خُلِقْتَ لِلآخِرَةِ لَا لِلدُّنْیَا» (نهج البلاغه: نامه ۳۱)



با این تلقی، گستره معنای زندگی از دایره محدود دنیا فراتر رفته و شامل جهان آخرت نیز می شود. بدیهی است هر مقدار معنا عمیق تر، گسترده تر و دایره شمول آن وسیع تر باشد، روح نامحدود انسان را عمیق تر و بهتر اقناع می کند (شرفی، ۱۳۸۴: ۴۰-۴۱). معرفت کامل، زمینه ساز معنایابی کامل تر می گردد.

قرآن کریم، برای معناداری زندگی به آیات فراوانی اشاره می کند، از جمله اینکه خداوند جهان هستی را بیهوده و عبث نیافریده است (مؤمنون: ۱۱۵). زندگی معنادار و هدفمند است (انبیاء: ۱۶ و ۱۷). تمامی آیات، انسان را به معنایابی در زندگی رهنمون میسازند.

## ۱ـ۴. انسان آزاد و مختار

یکی دیگر از اشتراکات میان معنادرمانی فرانکل و آموزههای قرآن کریم، معرفی انسان به عنوان موجودی آزاد، دارای اراده و مختار است. هر دو نگاه، قرآنی و فرانکلی، به این موضوع پرداخته اند (فریامنش، ۱۳۸۶: ۵۵-۶۰).

در نظام فکری ویکتور فرانکل، آزادی یکی از ویژگیهای ذاتی انسان است و همین ویژگی، رفتارهای او را غیرقابل پیشبینی میسازد. او آزاد است عقیدهای را بپذیرد یا رد کند (حسنی بافرانی و آذربایجانی، ۱۳۹۰: ۱۲۳).

از دیدگاه قرآن کریم نیز، انسان آزاد بوده و قدرت بر تصمیم گیری دارد. او می تواند کار خوب یا کار بد انجام دهد و از آزادی و اختیار کامل برخوردار است: ﴿إِنَّا هَدَیْناهُ السَّبیلَ إِمَّا سَاكِراً وَ إِمَّا كَفُوراً. ﴾ (انسان: ٣)

قرآن می گوید، انسان آزاد و مختار است؛ اما نیاز به راهنما دارد تا از آزادی بی قید و شرط او جلوگیری کند. این راهنما عقل و وحی است.

#### ۱ـ۵. مسئولیتیذیر بودن انسان

یکی دیگر از نقاط اشتراک بین دیدگاه قرآنی و معنادرمانی فرانکل، پذیرش مسئولیت از سوی انسان است. هر دو نگاه، مسئولیت پذیری انسان را در انتخابهایی که انجام می دهد، مورد تأکید و تأیید قرار داده اند (فرانکل، انسان در جستجوی معنا، ترجمه نهضت صالحیان و مهین میلانی، بی تا: (۱۱۲). فرانکل می گوید، آزادی و مسئولیت دوروی یک سکه هستند (فرانکل، انسان در جستجوی معنای غایی، ترجمه احمد صبوری و عباس شمیم، ۱۳۸۱: ۱۱۳). او انسان را موجودی جایگزین ناپذیر و مسئولیت او را مسئولیتی ویژه و منحصر به فرد معرفی کرده است (فرانکل، پزشک و روح، ۱۳۷۷: ۱۳۷۴).



قرآن کریم نیز آفرینش انسان را ویژه دانسته و بر اثر همین آفرینش ویـژه اسـت کـه انسـان می تواند مورد تکلیف و امر و نهی قرار گیرد و مسئولیت و امانت الهی را بپذیرد (کرمی، ۱۳۹۸: ۹۶). بر اسـاس این مسئولیت، امانت را بر او عرضه کـرده اسـت (احـزاب: ۷۲). امانـت الهـی همـان قابلیـت تکامـل به صورت نامحدود، آمیخته با اراده و اختیار و رسیدن به مقام انسان کامل و بنده خاص خـدا و پـذیرش ولایت الهیه است (مکارم شیرازی و دیگران، ۱۳۷۴: ۴۵۳/۱۷).

بنابراین، در اصل مسئولیت پذیر بودن انسان، بین دو نگاه همسانی و همپوشانی و جود دارد؛ هرچند ممکن است در کیفیت مسئولیت پذیری بین دو دیدگاه تفاوتهای قابل برداشتی باشد.

## ۱-ع. قدرت بر متعالىسازى انسان

در نظام فکری فرانکل، رسیدن به تعالی با فراتر رفتن از خود محقق می شود؛ در غیر این صورت، انسان همچنان در غفلت خواهد ماند (فرانکل، ۱۳۸۸: ۴۴). این موضوع از نگاه قرآن کریم نیز به شدت مورد توجه قرار گرفته است. تعالی جستن و صعود انسان به مراحل اوج انسانیت، از دیدگاه قرآن کریم، منوط به سه امر مهم است. اگر این سه امر محقق شود، تعالی روحی انسان دستیافتنی شده و انسان عروج فرشته گونه خواهد داشت:

١. توانايى در برخورد با بحرانها و سختىها: ﴿الَّذِينَ إِذَا أَصابَتْهُمْ مُصيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَيهِ رَاجِعُونَ. ﴾ (بقره: ١٥٤؛ ٢١٤)

۲. توانایی شکیبایی بر سختی ها و ناملایمات زندگی: زندگی مملو از نارسایی های مادی و معنوی، جسمانی و روحانی است. (بقره: ۱۵۵)

۳. توانایی و درک درست از آینده و امیدوار بودن به آیندهٔ روشن و نویدبخش: (انشراح: ۵ و ۶)

در نتیجه، در هر دو دیدگاه، شاهد تعالیسازی انسان هستیم. هرچند از نظر کیفیت و چگونگی تعالی بخشی در زندگی هر انسانی ممکن است مراحل مختلفی بروز و ظهور پیدا کند و نسبت به شخصی ممکن است تفاوتهایی را شاهد باشیم.

## ۱۷۰. هدفمند بودن زندگی

در نظام فکری فرانکل، زندگی بدون معنا هیچ ارزشی نداشته و در نهایت، زندگی منتهی به پوچی و بیهودگی خواهد شد. مفهوم «معنا» از نظر فرانکل، پایدار ماندن زندگی نیست (فرانکل، ۱۳۹۰: ۶۲). او می گوید: زندگی به بیشتر مردم می آموزد که دنیا مکانی برای خوش گذرانی نیست (محمدپور، ۱۳۹۰: ۱۴۱). فرانکل معتقد است که اگر زندگی دارای هدف و معنا نباشد، انسان به احساس پوچی و خلاً وجودی گرفتار خواهد شد (محمدپور، ۱۳۹۰: ۱۰۱).



از نظر قرآن کریم، شرط اساسی زندگی و بلکه هدف آفرینش انسان، آن است که فرد همه اعمالش را در زندگی در راستای هدفی واحد که مطلوبیت ذاتی دارد، تنظیم کند (شجاعی، ۱۳۹۷: ۱۱۳). تفاوت انسانهای مختلف با یکدیگر نه در اصل هدفداری، بلکه در نهایت اهدافی است که برای خود برگزیده اند (مصباح یزدی، ۱۳۹۱: ۱۷۵). قرآن کریم بر هدفداری خلقت انسان به طور ویژه تأکید می کند (مؤمنون: ۱۱۵؛ قیامت: ۷۵). از ابتدای نزول قرآن، هدفمندی در زندگی موضوعی انفکاکناپذیر از زندگی فردی و اجتماعی انسان دانسته شده است (آل عمران: ۱۹۱؛ ص: ۱۷؛ انبیاء: ۱۶؛ دخان: ۳۸).

در نتیجه، در هر دو دیدگاه، معناداری زندگی اهمیت بسیاری دارد. فرانکل و قرآن کریم هر دو تأکید دارند که زندگی بدون معنا منجر به احساس پوچی و بیهودگی خواهد شد و انسان باید اعمال خود را در راستای هدفی معنوی و ارزشمند تنظیم کند.

## ۲. موارد اختلافی بین رهیافتهای قرآنی و دیدگاه فرانکل

موارد اختلافتی بین رهیافتهای قرآنی و دیدگاه فرانکل عبارتند از:

## ۱-۱. فرضیهٔ تکامل فرانکل و نگاه قرآنی

برخی از مواردی که فرانکل بر آنها تأکید کرده و از مبانی انسان شناختی وی قابل استخراج و استنباط هستند، با منابع دینی و آموزه های قرآنی سازگاری دارند. این موارد شامل اصل آزادی اراده، اصل اختیار، اصل مسئولیت پذیری و اصل منحصر به فرد بودن انسان هستند. اما با نگاهی دقیق تر درمی یابیم که از نظر معنا و مفهوم، تفاوت های قابل توجهی بین آنها وجود دارد.

فرانکل بر مواردی چون آزادی اراده (حسنی بافرانی و آذربایجانی، ۱۳۹۰: ۱۱۳؛ حسن آبادی، ۱۳۸۳: ۲۹-۹؛ فرانکل، بیتا: ۲۰۱؛ رضایی ۱۳۸۳: ۲۹-۹؛ فرانکل، بیتا: ۲۰۱؛ رضایی خسروی و دیگران، ۱۳۹۷: ۱۸۱)، مسئولیت پذیری (قربانی، ۱۳۸۸: ۶) و منحصر به فرد بودن انسان (فرانکل، ۱۳۹۰: ۶۷) تأکید دارد. این اصول با منابع دینی و آموزه های قرآنی هم پوشانی دارند؛ اما تفاوت های معنایی و مفهومی آشکاری نیز دارند.

در کنار این موارد اشتراکی، مبانی ای وجود دارند که تفاوت های فراوانی با مبانی قرآنی دارند و ناسازگاری های قابل توجهی مشاهده می شود. یکی از این مبانی انسان شناختی فرانکل، باور مندی وی به فرضیه تکامل داروین است. او در عبارات مختلفی به جدایی انسان از حیوان اشاره کرده و انسان را تکامل یافته از حیوان دانسته است (ذاکر، ۱۳۷۷: ۷۶-۹۵). فرانکل می گوید: «خلأ وجودی یک پدیده



بسیار گسترده و شناخته شده سده بیستم است. این مسئله قابل فهم است و حاصل دو عاملی است که انسان در گذرگاه تاریخی خود برای رسیدن به مقام انسانیت از آن چشم پوشیده است. نخست اینکه بشر پس از تکامل و جدایی از حیوانات پستتر، سائقه ها و غرایزی که رفتار حیوانی او را جهت می بخشید و هدایت می کرد و ضمناً حافظ او نیز بود، از دست داد. این گونه امنیت و آسایش چون بهشت جاویدان برای ابد بر او تحریم گردید و انسان مجبور شد که فعالانه به انتخاب آنچه انجام می دهد، بیردازد» (فرانکل، بی تا: ۸۷).

در رد نظریه تکامل انواع، علامه طباطبایی در المیزان، ذیل آیات آغازین سوره نساء در مبحثی تحت عنوان «انسان نوعی است مستقل نه تحولیافته از نوعی میمون» به وضوح با نظریه دارویس مخالفت کرده و نسل بشرِ متولد از نطفه را منسوب به دو فرد از انسان به نامهای «آدم» و «حوا» می داند. او معتقد است: «قرآن کریم با این موضوع در آیات متعددی صراحت کامل دارد که انسان از تراب آفریده شده و جز این را نمی توان به قرآن کریم نسبت داد و این دو فرد هیچ اتصالی با مخلوقات پیش از خودشان نداشته اند» (علامه طباطبایی، ۱۳۷۴: ۲۲۷/۴).

همانطور که ملاحظه می شود، این نوع نگاه به انسان، صراحتاً با دیدگاه قرآن کریم که انسان را دارای کرامت ذاتی دانسته و آفرینش او را از حیوان جدا می داند، منافات دارد. جایگاه انسان در قرآن فوق العاده مهم است و با نظریه تکامل انواع سازگاری ندارد؛ چون شرافت ذاتی انسان، خلافت الهی او، وجود روح خداوند در کالبد بشر، اعتبار و ثاقت متون و آموزه های دینی، اصل وجود خداوند به عنوان خالق جهان آفرینش و ارزش های اخلاقی، مورد تردید و تزلزل قرار خواهد گرفت.

از نظر قرآن کریم، انسان یک موجود تکاملیافته از سایر حیوانات نیست؛ بلکه او موجودی مستقل بوده و بدون الگو و پیش زمینه توسط خداوند آفریده شده است:

- \_ ﴿ لَقَدْ كُرَّمْنا بَنِي آدَمَ ﴾ (اسراء: ٧٠)
- \_ ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (بقره: ٣٠)
- \_ ﴿ فَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ (حجر: ٢٩؛ ص: ٧٧)

زمانی بوده که بشر وجود نداشته و خداوند او را از یک زن و مرد به نام «آدم» و «حوا» بهصورت مستقل آفرید:

\_ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ (نساء: ١)

بنابراین، از نظر قرآن کریم، انسان به عنوان موجودی مستقل و دارای کرامت ذاتی آفریده شده است که با نظریه تکامل داروین ناسازگار است.



## ۲-۲. یلورالیسم فرانکلی و نگاه قرآنی

یکی از موارد تفاوت بین دیدگاه فرانکل و آموزههای قرآنی، تکثر و تعدد دین (پلورالیسم دینی) در معنابخشی و معنا دهی به زندگی است. دیدگاه پلورالیسم دینی میخواهد برای حقانیت، نجاتبخشی و اعتبار همه ادیان راهی بیابد و مدعی است که این راه را یافته و به تبیین قابل قبولی از موضوع و مسئله رسیده است (رضایی، ۱۳۸۴: ۵۵-۷۶). گرایش فرانکل نیز این نگاه یلورالیستی را تأیید می کند.

در نظام فكرى فرانكل، معنادرماني يك نظرية سكولار است؛ اما سكولار بودن معنادرماني به معنای دین ستیزی آن نیست، بلکه به این معناست که آن متعلق به مذهب خاصی نیست. معنادر مانی باید در دسترس همگان باشد (محمدیور، ۱۳۹۰: ۱۷۶).

قرآن كريم با اين شيوه پلوراليستي مخالف بوده و با صراحت از لزوم معتقد بودن به خداي واحد سخن می گوید و تمامی ادیان و مذاهبی را که به بت پرستی و خرافه پرستی تمایل دارند، نفی کرده و موردانتقاد قرار مى دهد: ﴿قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَ لَا نَفْعًا وَ اللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ (مانده: ٧٧)

این آیه و آیاتی دیگر بهروشنی دیدگاه پلورالیستی را مردود دانسته و فقط خدای واحد را ملاک و معیار معنابخشی و معنا دهی در زندگی می دانند. نسبت به ادیان، قرآن کریم تنها دین اسلام را باعث سعادت و کمال انسان برشمرده و ادیان تحریفشده را برای تأثیر در زندگی نفی میکند (عجمین و دىگران، ۱۳۹۶: ۹-۲۹).

فرانکل دین را به دلیل اثر واضح و روشن در سلامت روان و معنایابی در زندگی پیشنهاد کرده، اما در عبارات مختلف به اصل دین و حتی وجود خداوند تشکیک کرده است (عجمین و دیگران، ۱۳۹۶: ٩-٢٩). در مقابل، قرآن كريم كساني راكه خدا را يرستش ميكنند اما نگاه منفعت طلبانه دارند، نکوهش کرده و آنان را بندگان خدا نمیداند، زیرا پرستششان نوعی از شرک را ترویج میکند.

# ج. ابعاد روحانی انسان از نگاه فرانکل و قرآن کریم

فرانكل انسان را داراي ابعاد و ساحات روحاني مختلف دانسته و نسبت به ساير وجودگرايان، بیشترین اهمیت را به این جنبهها قائل شده است. در ادامه به بررسی این موارد از نگاه وی و مقایسه آن با آموزههای قرآنی میپردازیم.

## ماهیت انسان در نگاه فرانکل

نگاه فرانکل دربارهٔ ماهیت انسان و نگرش او به انسان فرارونده از خود، متأثر از مکاتب يديدارشناسي و بهويژه مكتب اگزيستانسياليسم و اصالت وجود است. فرانكل بر اساس مبناي فلسفه



وجودی خود، بر آزادی اراده، اختیار و همچنین مسئولیت برای انسان تأکید ویژه دارد (فرانکل، ۱۳۸۸: ۴۴؛ فرانکل، ۱۳۸۸: ۹۱؛ فرانکل، ۱۳۷۲: ۹۱). با این وصف، تطبیق دو نگاه ما را به موارد اشتراکی فراوان رسانیده و همچنین موارد اختلافی بسیاری را مشاهده میکنیم.

#### ۱. معنویت

معنویت یکی از محوری ترین موضوعات در نظام فکری فرانکل است (شولتس، ۱۳۹۶: ۱۵۸). او جنبهٔ معنوی و الهی انسان را مطرح کرده و از این نگاه، مسیر وی با بسیاری از روان شناسان تفاوت چشمگیری دارد. به نظر فرانکل، این موجود متعالی دارای مفهوم وسیع و گسترده ای است که می توان آن را خدا نامید؛ اما او این موجود متعالی را دارای صفات مشخص نمی داند. بلکه همین مقدار که این موجود هست و زندگی را معنا می دهد، به نظر وی کفایت کرده و بیشتر از آن نیازی نیست. بنابراین ادیان ابراهیمی و توحیدی برای وی موضوعیتی ندارند (حسنی بافرانی، ۱۳۹۰: ۲۹۶). پیشتر نیز بیان کردیم که نگاه وی یک نگاه پلورالیستی به مفهوم دین و معنویت است.

#### ۲. آزادی

در فلسفهٔ وجودگرا و مکتب اگزیستانسیالیسم، آزادی از جایگاه ویژهای برخوردار است. به تبع آن، فرانکل نیز آزادی را یکی از اساسی ترین خصایص انسانی و نشانه انسانیت دانسته که باید در زندگی هر انسانی وجود داشته باشد (فرانکل، ۱۳۹۱: ۵).

اما در رهیافتها و آموزههای قرآنی، خداوند متعال با الهام تمامی خوبیها و بدیها، اعطای عقل به انسانها، ارسال رسولان الهی، کاستیها، ایجاد موانع در مسیر زندگی، قرار دادن طاغوتهای درون و برون در سه حوزهٔ عقاید، اخلاق و کنش نسبت به خداوند، خود، دیگران و طبیعت، برای انسان معرفی کرده و رستن و رهیدن از آنها را لازمه فلاح و رستگاری میداند: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّی﴾ (اعلی: ۱۴)

بنابراین مفهوم آزادی در نظام فکری فرانکل، با مفهوم آزادی در رهیافت قرآنی ناسازگار است. در رهیافت قرآنی، مفهوم آزادی یعنی: انسان برای رسیدن به مقام قرب الهی باید از مسیر عبودیت خداوندی بگذرد و از تمام تعلقات و مظاهر فریبنده دنیا خود را آزاد سازد و انتخاب پیوستن به مقام قرب موجود متعالی را برگزیند. اما در نظام فکری فرانکل، آزادی هیچ قید و محدودیتی ندارد.

## ٣. مسئوليت

در نگاه فرانکل، بین آزادی و مسئولیت ارتباط مستقیمی وجود دارد (قربانی، ۱۳۸۸: ۶). او تأکید دارد که این دو مفهوم قابل انفکاک نیستند و بین آنها نوعی ملازمه برقرار است (فرانکل، بیتا: ۲۰۵؛



فرانکل، همان، ۱۱۴). فرانکل معتقد است که تأکیدی که معنادرمانی بر مسئولیت پذیری می ورزد، نه نه تنها در بیمار آگاهی بالنده ای از مسئولیت خودش برمی انگیزد، بلکه جلو درس اخلاقی دادن از جانب درمانگر را نیز می گیرد (فرانکل، ۱۳۹۱: ۱۴۱). او معتقد است که مسئول بودن حس اجبار و تکلیف را به همراه دارد (فرانکل، ۱۳۷۲: ۱۲۴).

اشکالی که بر این سخن فرانکل وارد است، این است که با توجه به تعریف وی از موجود متعالی و نگاه پلورالیستی وی به خدا، این موجود متعالی حتی شامل غیر متدینین به ادیان الهی نیز می شود. در حالی که از دیدگاه غیر معتقدان به ادیان الهی، این موجود برتر دارای نقش خالقیت و حاکمیت در جهان هستی، به ویژه هستی انسان، نیست. لذا مسئولیت در مقابل چنین موجودی هیچ تعهد و الزامی برای انسان ایجاد نکرده و هیچ معنای حقیقی در زندگی آنان به وجود نخواهد آورد. با این وصف، انسان دارای عقل و خرد، خود را در برابر چنین موجودی مسئول و پاسخ گو نمی داند.

قرآن کریم نیز بین آزادی و مسئولیت ارتباط مستقیمی قائل است. قرآن انسان را موجود برتر جهان هستی معرفی کرده و او را دارای کرامت ذاتی می داند (اسراء: ۷۰). انسان با توجه به امتیازات خاصی که دارد به همه موجودات برتری داده شده (انعام: ۸۶)، همه موجودات مسخر او قرار داده شدهاند (لقمان: ۲۰)، به او قدرت تکلم و نطق عطا شده (الرحمن: ۴)، دارای قدرت یادگیری و علم آموزی است (علق: ۵)، دارای قوهٔ فکر و اندیشیدن است (آلعمران: ۱۹۱)، سمت خلافت و نمایندگی به او داده شده است (بقره: ۳۰)، مسجود فرشتگان بوده و روح خداوند در او متجلی است (حجر: ۲۹). او سزاوار آزادی و مسئولیت است و مسئولیت الزام آور و پاداش و مجازات، نتیجه قطعی مسئولیت است (صافات: ۲۴).

بنابراین، شایسته است که انسان محتاج و نیازمند در پیشگاه خداوند پاسخگو و مسئول باشد، نـه در برابر موجود نامعلومی که فرانکل ادعا می کند.

# د. نگاهی به نیازهای روحی انسان از منظر معنادرمانی و قرآن کریم

فرانکل به نیازهای متعالی و معنوی انسان اهمیت بسیاری می دهد. برخی از این نیازها عبارتاند از:

- نیاز به پویایی اندیشه: فرانکل پویایی اندیشه را در مقابل نظریه تعادل حیاتی میبیند و معتقد است که هیجان و تنش به عنوان عامل تلاش در زندگی است (فرانکل، ۱۳۹۷: ۱۱۵).

معناجویی: انسان در جستجوی معناست و این معناجویی یکی از اساسی ترین نیازهای روحانی و معنوی انسان است (فرانکل، ۱۳۵۴: ۶۹).



\_ تعالى خویشتن: فرانكل به تعالى خویشتن اهمیت ویـ ژهاى مىدهـد و آن را یکـی از نیازهـاى اساسى انسان مىداند (فرانكل، ۱۳۸۸: ۴۲؛ فرانكل، ۱۳۹۰: ۱۲۱–۱۸۰).

- ابدیت و نامیرایی: نیاز به ابدیت و نامیرایی نیز از نیازهای متعالی انسان است (فرانکل، بیتا: ۱۸۸–۱۸۷؛ فرانکل، ۱۳۵۴: ۶۵).

ـ دین: فرانکل دین را تلاش انسان برای جستجوی معنای غایی معرفی میکند (فرانکل، ۱۳۸۱: ۱۳۸۱). ۱۲؛ فرانکل، ۱۳۷۵: ۱۹؛ فرانکل، ۱۳۹۱: ۸۴).

ـ گروه دوستی عاطفی و اجتماعی: انسان نیاز به دوستی های عاطفی و اجتماعی دارد (فرانکل، ۱۳۷۲: ۱۴۶).

از نظر فرانکل، تمام نیازهای متعالی انسان در «نیاز به معنا» خلاصه می شود. این نیازها به معنای واقعی در رأس هرم نیازهای انسان قرار دارند.

اگر نیازهای متعالی و معنوی فرانکل را با قرآن کریم مقایسه کنیم، مواردی از همپوشانی و تفاوتها را مشاهده خواهیم کرد.

از نگاه قرآن كريم، انسان به لحاظ شرايط وجودى خود همچون ساير موجودات در اصل بقا و كمال وجود خود وابسته و نيازمند است: ﴿يا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَراءُ إِلَى اللَّهِ وَ اللَّهُ هُوَ الْغَنِيُ الْحَميدُ ﴾ (فاطر: ١٥)

انسان به تمام چیزش نیازمند خدای متعال است و هیچکس نمی تواند خودش را از فقر و نیاز به خدا نجات دهد و رها کند (علامه طباطبایی، ۱۳۷۴: ۴۵/۱۷).

تفاوت عمده بین نگاه فرانکل و نگاه قرآنی در بحث نیازها این است که ویکتور فرانکل نیاز به معنا را در رأس نیازهای متعالی انسان دانسته و منشأ معنادرمانی او از همین نقطه آغاز می شود. اما در آموزههای قرآن کریم، اساسی ترین نیاز بشر، دین است که تمامی نیازها را می توان زیر مجموعه این نیاز پایهای قرارداد؛ چون دین به زندگی معنا بخشیده و باعث رستگاری انسان می شود: ﴿إِنَّ الدِّینَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلامُ ﴾ (آل عمران: ۱۹)

از نظر علامه طباطبایی، دین همهٔ ابعاد حیات فردی و اجتماعی انسان را در برمیگیرد (علامه طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۸۷/۲). علامه جوادی آملی نیز دین را به دو بخش تقسیم کرده؛ دین بشری و دین الهی، و دین بشری را نجات بخش نمی داند چون بشر به تمام نیازهای خود آگاهی ندارد (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۳۶).



شهید مطهری راجع به ضرورت دین در زندگی مینویسد که انسانیت انسان وابسته به دین است و «اگر دین نباشد انسانیتی هم نخواهد بود» (نصری، ۱۳۷۸: ۱۴۰).

از تعاریف فوق استفاده می شود که دین تمام ابعاد زندگی فردی و اجتماعی و دنیوی و اخروی انسان را شامل شده و هیچ چیزی از نیازهای انسان را مهمل نگذاشته است. قرآن کریم برای معنایابی در جهات مختلف، دین را به عنوان کلید معنایابی درست معرفی می کند؛ چون دین حق، انسان را در مسیر آرامش روحی و روانی سوق می دهد.

# ه. فرجام پذیری زندگی در نگاه فرانکل و قرآن کریم

در نظام فکری فرانکل، جهان و پدیده های آن گذرا و فناپذیر هستند؛ اما درعین حال در دفتر ابدیت ثبت و ذخیره شده و جاودانه اند. هر عملی که انسان انجام می دهد، چه ارزشمند و مثبت و چه منفی و غیرارزشی، بر اساس آزادی خود انتخاب کرده و آن ها را در دفتر ابدیت و جاودانگی منتقل می کند (فرانکل، ۱۳۸۸: ۱۱۱).

در آموزه های قرآن کریم نیز آیاتی فراوانی در ارتباط با ضبط و ثبت اعمال انسان وجود دارد. فرشتگان مأمور الهی به ثبت اعمال انسان ها می پردازند (زخرف: ۴۳). آنان همه چیز را ثبت کرده و می دانند (انفطار: ۱۰-۱۲). تمام اعمال گذشته و آثار انسان به طور دقیق به نگارش در می آید (یس: ۱۲).

این سخن فرانکل که با مرگ هیچ چیزی محو نمی شود و همه چیز با تمام جزئیاتش در دفتر ابدیت ثبت و ضبط می شود و بعد از مرگ هیچ عملی قابل تصحیح و تغییر نیست، با فرهنگ قرآنی همخوانی دارد. در فرهنگ قرآنی آیاتی فراوانی مشاهده می کنیم که بیانگر این مطلب است: ﴿فَمَنْ یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْراً یَرَهُ ﴾ (زلزله: ۷ و ۸)

با این تفاوت که ابدیت و جاودانگی در نظام فکری فرانکل در جهان طبیعت و ایس جهان منحصر می گردد و هیچ گونه نگاهی به ماورای این جهان ندارد. اما ابدیت و جاودانگی در فرهنگ قرآنی، در جهان ماورای طبیعت؛ یعنی جهان پس از این جهان، محقق می شود؛ زیرا آن جهان ظرفیت ابدیت، خلود و جاودانگی را به تمام معنا دارد.

در آموزه های قرآنی، دنیا سرای موقت و گذار است. چند روزی که انسان در این دنیا زندگی می کند، باید در راستای تأمین اهداف معنوی و رشد و کمال کوشید.

در نظام فکری فرانکل، چنین جهانی که محل ثواب و عقاب باشد و انسان پاسخگوی اعمال خویش باشد، دیده نمی شود. این برخی از تفاوتهای بین دیدگاه قرآن کریم و دیدگاه فرانکل به عنوان معنادر مانی بود. البته با دقت نظر می توان به تفاوت های دیگر نیز دست یافت.





#### نتيجهگيري

این پژوهش، با هدف پاسخ به این پرسش انجام شد: مبانی انسان شناختی نظریهٔ معنادر مانی در مقایسه با رهیافتهای قرآنی دارای چه نقاط اشتراک و همچنین نقاط اختلافی است؟ با بررسی منابع موجود و آموزههای قرآن کریم، یافته ها ما را به موارد متعددی از نقاط اشتراک و همپوشانی دو نگاه رساند؛ از جمله فطری بودن احساسات دینی، معناداری زندگی، مختار بودن انسان در تصمیم گیری، مسئولیت پذیری انسان، قدرت بر متعالی سازی زندگی، هدفمند بودن زندگی و موارد دیگر. با این حال، در همان موارد اشتراکی نیز تفاوت هایی بین دو نگاه قابل مشاهده است.

همچنین موارد اختلافی فراوانی بین دو نگاه دیده می شود که ضعف نگاه فرانکل و تفوق نگاه قرآنی را نشان می دهد. این موارد شامل فرضیه ی تکاملی داروین، پلورالیسم دینی، معنویت، آزادی، مسئولیت، نیازهای تعالی بخش و فرجام پذیری انسان است.

نباید از نظر دور داشت که فرانکل در میان نظریه پردازان غربی نسبت به معنویت و معنا نگاه ویژهای دارد؛ اما نگاه وی بیشتر جنبه ی مادی و منفعت طلبانه دارد و در همان موارد به ظاهر اشتراکی نیز چندان به بعد ملکوتی توجه نشان نداده است.

تفاوت یژوهش حاضر با پژوهشهای گذشته در موارد زیر خلاصه می شود:

- ۱. ارائه ساختارمند و منطقی بحث: تاکنون چنین ساختارمندی راجع به نقد مبانی انسان شناختی نظریهٔ معنادرمانی فرانکل و تطبیق آن با آموزه ها و رهیافت های قرآنی به نظر نرسیده است.
- Y. چینش مطالب به شکل منظم و منسجم: تاکنون چنین اثری در حوزه تربیت و روان شناسی با توجه به معنادر مانی فرانکل و نگاه قرآنی آفریده نشده است.
- ۳. استخراج و دستهبندی روش مند مباحث: در مبانی معنادر مانی فرانکل با نگاه قرآنی به صورت روش مند دستهبندی شده است.
- ۴. تبیین نقاط اشتراک و افتراق: نظریهٔ فرانکل و آموزههای قرآن کریم به طور منصفانه در پژوهش پیش رو بیان شده است.
- ۵. اثبات و تبیین امتیازات معنادرمانی مستند به آموزههای قرآن کریم: این پژوهش به بیان امتیازات معنادرمانی بر اساس آموزههای قرآن کریم نسبت به دیدگاه فرانکل پرداخته است.



#### فهرست منابع

- ١. قرآن كريم
- ٢. نهج البلاغه.
- ٣. اسماعيل پور نيازي، حسن، انسانشناسي، بي جا: انتشارات انديشهٔ پويا، ١٣٨٩.
- ٤. ابن أبي جمهور، محمد بن زين الدين، عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية، قم: دار سيد الشهداء للنشر، ١٤٠٥.
  - الماسى، جهانگير، هاشمى، خديجه، بازخواني نظريهٔ فطرت ديني در رويكرد معناگرايي
    ويكتور فرانكل، قبسات، سال هفدهم، صص: ١٣٧-١٥٧، ١٣٩١.
  - 7. جوادی آملی، عبدالله، انتظار بشر از دین، محقق مصطفی پور، محمدرضا، قم: مرکز نشر اسراء، چاپ ششم، ۱۳۸۹.
- ۷. ............. فطرت در قرآن، محقق مصطفی پور، محمدرضا، قم: مرکز نشر اسراء،
  چاپ سوم، ۱۳۸۴.
- ۸. حسنی بافرانی، طلعت، مقایسهٔ انسان سالم از دیدگاه قرآن و روانشناسی با تأکید بر دیدگاه علامه طباطبایی و نظریهٔ ویکتور فرانکل، رساله دکتری، قم: دانشکدهٔ اصول الدین، ۱۳۹۰.
- ۹. .......... انسان سالم و ویژگیهای آن از دیدگاه ویکتور فرانکل، روانشناسی و دین، سال
  ۴. شماره ۲، ۱۱۳–۱۴۳، ۱۳۹۰.
- ۱۰. حیدری چناری، یوسف، مهدوی آزاد بنی، رمضان، آفرینش انسان در قرآن کریم با توجه به تفسیر المیزان با نگاهی انتقادی به نظریه تکامل، پژوهشنامه معارف قرآنی، سال ۳، شماره ۹، صص ۱۲۱–۱۵۸، ۱۳۹۱.
- 11. داودی حموله، فریده، فلاح، محمد حسین، اسمعیلی صدر آبادی، مهدی، علیپور، مهران، اثر بخشی معنادرمانی قرآن و معنادرمانی فرانکل بر سلامت روان و بهزیستی ذهنی مادران افسرده، دو فصلنامه تخصصی پژوهشهای میان رشته ای قرآن کریم، سال ۵، شماره ۲، صص ۱۳۹۹، ۱۳۴۴،
- ۱۲. ذاکر، صدیقه، نگاهی به نظریه فرانکل در روانشناسی دین، تهران: فصلنامه قبسات، سال  $^{8}$ ، شماره  $^{8}$  و  $^{9}$ ،  $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$ 
  - ۱۳. رضایی، محمدرضا، پلورالیسم دینی، نقد، راه حل، قبسات، سال دهم، صص ۵۵-۷۶.



- 18. رضایی خسروی، فریبا، رضایی خسروی، نسرین، پرنیان، موسی، تحلیل شخصیت از خود فرا روندهٔ کیخسرو بر اساس نظریهٔ ویکتور فرانکل، فصلنامهٔ ادبیات عرفانی و اسطوره شناختی، شماره ۵۲، ص ۱۸۱، ۱۳۹۷.
- ۱۵. شرفی، محمدرضا، تأملی نقد گونه در باب معنای غایی با تأکید بر دیدگاه ویکتور فرانکل، مجله روانشناسی و علوم تربیتی، سال ۳۵، شماره ۱، صص ۲۹-۵۰، ۱۳۸۴.
  - ۱٦. شولتس، دوآن، روانشناسی کمال، الگوی شخصیت سالم. ترجمه گیتی خوشدل، تهران: نشرنو، ۱۳۶۹.
- ۱۷. شجاعی، نسترن، تبیین مؤلفه های تربیت معنوی و کارکردهای فردی -اجتماعی آن از منظر آموزه های اسلامی، پایان نامه ارشد، دانشگاه الزهراء، تهران، ۱۳۹۷.
- 1۸. ضرابی، عبدالرضا، آزادی و تربیت دینی با تأکید بر تربیت دینی کودکان و نوجوانان، ماهنامه معرفت، سال ۱۶، شماره ۱۷۷۶)، ص ۶۳، ۱۳۸۹.
- ۱۹. طباطبایی، سید محمدحسین، تفسیر المیزان، مترجم سید محمدباقر موسوی همدانی، قم: دفتر انتشارات اسلامی جامعه ی مدرسین حوزه علمیه قم، چاپ پنجم، ۱۳۷۴.
- ۲. عجمین، محمد، بشیری، ابوالقاسم، نارویی نصرتی، رحیم، ارتباط معنا و سبک زندگی در گستره قرآن کریم و نقد دیدگاه ویکتور فرانکل، پژوهشنامهٔ اسلامی زنان و خانواده، سال ۵، شماره ۹، صص ۹-۲۹، ۱۳۹۶.
  - ۲۱. علوی نژاد، سید محمد حیدر، افقهای کمال، قم: بوستان کتاب، ۱۳۸۲.
- ۲۲. زارعی حاجی آبادی، اسماعیل، عمرانی، مهدیه السادات، قرآن و معنادرمانی، مجلهٔ معرفت در دانشگاه اسلامی، سال ۱۳، شماره ۳، ۱۳۸۸.
- ۲۳. فرانکل، ویکتور امیل، انسان در جستجوی معنای غایی، ترجمه شهاب الدین عباسی، تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب پارسه، ۱۳۹۱.
  - ۲۶. ...... انسان در جستجوی معنا، ترجمه نعمتی، محمدجواد، قم: آثار امین، ۱۳۹۷.
- ۲۰. ...... انسان در جستجوی معنا، ترجمه نهضت صالحیان و مهین میلانی، بی جا: شرکت نشر و پخش ویس، چاپ چهارم، بی تا.
  - ٢٦. ..... معنادرماني، ترجمه فاطمه شفيعي، نشر الكترونيكي، ١٣٩٢.
  - ۲۷. ...... انسان در جستجوي معناي غايي، ترجمه احمد صبوري و عباس شميم، تهران: تهران صدا، قصيده، ۱۳۸۱.



| سوم | چاپ | درسا، | نشر | تهران: | نژاد، | سيف | فرخ | جمه | ح، تر | ر رو- | شك و | ، پزما | • • • • • | •••• | •••• | • • • • • | ••••         | ۲۲. | ٨ |
|-----|-----|-------|-----|--------|-------|-----|-----|-----|-------|-------|------|--------|-----------|------|------|-----------|--------------|-----|---|
|     |     |       |     |        |       |     |     |     |       |       |      |        |           |      |      | ١٢.       | <b>* Y Y</b> |     |   |

- ۲۹. ..... فریاد ناشنیده برای معنا، ترجمه علی علوی نیا و مصطفی تبریزی، تهران: فرا روان، چاپ سوم، ۱۳۸۸.
- ۳۰. ...... معنادرمانی، مبانی و کاربردهای معنادرمانی، ترجمه میلانی، مهین، تهران: درسا، ۱۳۹۰.
  - ۳۱. ..... خدا در ناخودآگاه، ترجمه ابراهیم یزدی، بیجا: مؤسسه فرهنگی رسا، ۱۳۷۵.
  - ۳۲. ...... انسان در جستجوی معنا، ترجمه معارفی، اکبر، تهران: انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۵۴.
  - ۳۳. فریامنش، مسعود، نگاهی به معانی و مفاهیم معنادرمانی، ارادهٔ معطوف به معنا، ماهنامه پژوهشی اطلاعات حکمت و معرفت، شماره ۵، صص ۵۵-۶۰، ۱۳۸۶.
  - ۳٤. قربانی، هاشم، معنای زندگی از دیدگاه و یکتور فرانکل، فصلنامهٔ تأملاتی فلسفی، سال ۱، شماره ۳، صص ۳۵-۵۷، ۱۳۸۸.
- ۳۵. کرمی، فاطمه، تبیین مبانی انسانشناختی قرآن با تأکید بر تربیت اجتماعی، پایاننامه ارشد، دانشگاه الزهراء، تهران، ۱۳۹۸.
  - ۳۲. مالتز، ماکسول، روانشناسی تصویر ذهنی، ترجمه قراچه داغی، مهدی، تهران: شباهنگ، ۱۳۹۸.
  - ۳۷. محمدپور، احمدرضا، ویکتور فرانکل، بنیانگذار مکتب معنادرمانی، تهران: دانژه، چاپ دوم، ۱۳۹۰.
  - ۳۸. مصباح یزدی، محمدتقی، فلسفهٔ تعلیم و تربیت اسلامی، تهران: مؤسسهٔ فرهنگی مدرسه برهان، چاپ دوم، ۱۳۹۱.
    - ۳۹. مكارم شيرازى، ناصر، و ديگران، تفسير نمونه، تهران: دار الكتب الاسلاميه، ١٣٧٤.
- ٤. نصرى، عبدالله، انتظار بشر از دين، بي جا: مؤسسهٔ فرهنگي دانش و انديشهٔ معاصر، ١٣٧٨.
  - ۴۱. نائینی، غزاله سادات، معنای زندگی از دیدگاه و یکتور فرانکل، با نگاهی به آرای شهید مطهری، پایاننامه ارشد، دانشگاه بین المللی امام خمینی، ۱۳۹۴



#### Resources

- 1. The Noble Quran.
- 2. Nahj al-Balāghah (The Peak of Eloquence).
- 3. 'Ajamīn, Moḥammad; Bashīrī, Abū al-Qāsim; Nārū'ī Naṣratī, Raḥīm, *Irṭibāṭ-i Ma'nā va Sabk-i Zindagī dar Gustarah-yi Qur'ān-i Karīm va Naqd-i Dīdgāh-i Vīktūr Frānkl (The Relationship Between Meaning and Lifestyle in the Context of the Noble Quran and Critique of Viktor Frankl's Perspective)*, Pazhūhishnāmah-yi Islāmī-yi Zanān va Khānavādah (Islamic Research Journal on Women and Family), Vol. 5, No. 9, pp. 9-29, 1396 SH (2017 CE).
- 'Alavī Nezhād, Sayyid Moḥammad Ḥaydar, Ufūq-hā-yi Kamāl (Horizons of Perfection), Qom: Būstān-i Kitāb (Bustan-e Ketab Publications), 1382 SH (2003 CE).
- 5. Al-Māsī, Jahāngīr; Hāshimī, Khadījah, *Bāz Khwānī-yi Nazarīyah-yi Fiṭrat-i Dīnī dar Rūykard-i Ma'nā Garā'ī-yi Vīktūr Frānkl (A Re-reading of the Theory of Religious Fitrah in the Approach of Viktor Frankl's Logotherapy)*, Qabṣāt (Qabsat Journal), 17th Year, pp. 137-157, 1391 SH (2012 CE).
- 6. Dāvūdī Ḥamūlah, Farīdah; Fallāḥ, Moḥammad Ḥusayn; Ismā'rīlī Ṣadrābādī, Mahdī; 'Alīpūr, Mihrān, Atharbakhshī-yi Ma'nā Darmānī-yi Qur'ān va Ma'nā Darmānī-yi Frānkl bar Salāmat-i Ravān va Bihzīstī-yi Zihnī-yi Mādārān-i Afsurdah (The Effectiveness of Quranic Logotherapy and Frankl's Logotherapy on the Mental Health and Subjective Well-being of Depressed Mothers), Dufaṣlnāmah-yi Takhaṣṣuṣī-yi Pazhūhish-hā-yi Mīyān Rishah-'ī-yi Qur'ān-i Karīm (Biannual Specialized Journal of Interdisciplinary Research on the Noble Ouran), Vol. 5, No. 2, pp. 109-134, 1393 SH (2014 CE).
- 7. Dhākir, Ṣadīqah, *Nigāhī bih Naṣarīyah-yi Frānkl dar Ravān Shināsī-yi Dīn (A Look at Frankl's Theory in the Psychology of Religion)*, Tehran: Faṣlnāmah-yi Qabṣāt (Qabṣat Quarterly), Vol. 3, Nos. 8-9, pp. 76-95, 1377 SH (1998 CE).
- 8. Faryāmanesh, Mas'ūd, Nigāhī bih Ma'ānī va Mafāhīm-i Ma'nā Darmānī, Irādah-yi Ma'ṭūf bih Ma'nā (A Look at the Meanings and Concepts of Logotherapy: The Will to Meaning), Māhnāmah-yi Pazhūhishī-yi Iṭṭilā'āt-i Ḥikmat va Ma'rifat (Monthly Research Journal of Information on Wisdom and Knowledge), No. 5, pp. 55-60, 1386 SH (2007 CE).
- 9. Frankl, Viktor Emil, *Faryād-i Nā Shanīdah barā-yi Ma'nā (The Unheard Cry for Meaning)*, Translated by 'Alī 'Alavī Niyā and Muṣṭafā Tabrīzī, Tehran: Farā Ravān (Fara Ravan Publications), 3rd Edition, 1388 SH (2009 CE).
- 10. Frankl, Viktor Emil, *Insān dar Justujū-yi Ma'nā (Man's Search for Meaning)*, Translated by Moḥammad Jawād Ni'matī, Qom: Āthār-i Amīn (Amin Publications), 1397 SH (2018 CE).
- 11. Frankl, Viktor Emil, *Insān dar Justujū-yi Ma'nā (Man's Search for Meaning)*, Translated by Naḥzat Ṣāliḥiyān and Mahīn Mīlānī, n.p.: Sharikat-i Nashr va Pakhsh-i Vīs (Vis Publishing and Distribution Company), 4th Edition, n.d.
- 12. Frankl, Viktor Emil, *Insān dar Justujū-yi Ma'nā (Man's Search for Meaning)*, Translated by Akbar Ma'ārifī, Tehran: Intishārāt-i Dānishgāh-i Tehrān (University of Tehran Publications), 1354 SH (1975 CE).







- 13. Frankl, Viktor Emil, *Insān dar Justujū-yi Ma'nā-yi Ghāyī (Man's Search for Ultimate Meaning)*, Translated by Shihāb al-Dīn 'Abbāsī, Tehran: Bungāh-i Tarjumah va Nashr-i Kitāb-i Pārsah (Parsa Book Translation and Publishing Company), 1391 SH (2012 CE).
- 14. Frankl, Viktor Emil, *Insān dar Justujū-yi Ma'nā-yi Ghāyī (Man's Search for Ultimate Meaning)*, Translated by Aḥmad Ṣabūrī and 'Abbās Shamīm, Tehran: Ṣadā-yi Tihrān, Qaṣīdah (Tehran Voice, Qasideh Publications), 1381 SH (2002 CE).
- 15. Frankl, Viktor Emil, *Khudā dar Nākhud Āgāh (God in the Unconscious)*, Translated by Ibrāhīm Yazdī, n.p.: Mu'assasah-yi Farhangī-yi Rasā (Rasa Cultural Institute), 1375 SH (1996 CE).
- 16. Frankl, Viktor Emil, *Ma'nā Darmānī (Logotherapy)*, Translated by Fāṭimah Shafī'ī, Electronic Publishing, 1392 SH (2013 CE).
- 17. Frankl, Viktor Emil, *Ma'nā Darmānī*, *Mabānī va Kārburd-hā-yi Ma'nā Darmānī* (*Logotherapy: Foundations and Applications*), Translated by Mahīn Mīlānī, Tehran: Darsā (Darsa Publications), 1390 SH (2011 CE).
- 18. Frankl, Viktor Emil, *Pizishk va Rūḥ (The Doctor and the Soul)*, Translated by Farrukh Sīf Nezhād, Tehran: Nashr-i Darsā (Darsa Publications), 3rd Edition, 1372 SH (1993 CE).
- 19. Ḥasanī Bāfrānī, Ṭal'at, *Insān-i Sālim va Vizhagī-hā-yi Ān az Dīdgāh-i Vīktūr Frānkl (The Healthy Human and Its Characteristics from the Perspective of Viktor Frankl)*, Ravān Shināsī va Dīn (Psychology and Religion Journal), Vol. 4, No. 2, pp. 113-143, 1390 SH (2011 CE).
- 20. Ḥasanī Bāfrānī, Ṭal'at, Muqāyisah-yi Insān-i Sālim az Dīdgāh-i Qur'ān va Ravān Shināsī bā Ta'kīd bar Dīdgāh-i 'Allāmah Ṭabāṭabā'ī va Naẓarīyah-yi Vīktūr Frānkl (A Comparison of the Healthy Human from the Perspective of the Quran and Psychology, with Emphasis on the Views of Allamah Tabatabai and Viktor Frankl's Theory), Doctoral Dissertation, Qom: Dānishkadah-yi Uṣūl al-Dīn (Faculty of Theology), 1390 SH (2011 CE).
- 21. Ḥaydarī Chanārī, Yūsuf; Mahdavī Āzād Banī, Ramaḍān, Āfarīnish-i Insān dar Qur'ān-i Karīm bā Tavajjuh bih Tafsīr al-Mīzān bā Nigāhī Intiqādī bih Nazarīyah-yi Takāmul (The Creation of Humans in the Noble Quran with Reference to Al-Mizan Commentary and a Critical Look at the Theory of Evolution), Pazhūhishnāmah-yi Ma'ārif-i Qur'ānī (Quranic Knowledge Research Journal), Vol. 3, No. 9, pp. 121-158, 1391 SH (2012 CE).
- 22. Ibn Abī Jumhūr, Moḥammad ibn Zayn al-Dīn, 'Awālī al-La'ālī al-'Azīzīyah fī al-Aḥādīth al-Dīnīyah (The Precious Pearls in Religious Narratives), Qom: Dār Sayyid al-Shuhadā' lil-Nashr (Dar Sayyid al-Shuhada Publications), 1405 AH (1984 CE).
- 23. Ismā'īlpūr Niyāzī, Ḥasan, *Insān Shināsī (Anthropology)*, n.p.: Intishārāt-i Andīshah-yi Pūyā (Andisheh Poya Publications), 1389 SH (2010 CE).
- 24. Jawādī Āmulī, 'Abd Allāh, *Fiṭrat dar Qur'ān (Fitrah in the Quran)*, Edited by Muṣṭafā Pūr, Moḥammad Riḍā, Qom: Markaz-i Nashr-i Asrā (Asra Publishing Center), 3rd Edition, 1384 SH (2005 CE).



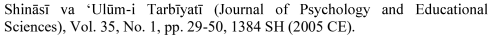


- 25. Jawādī Āmulī, 'Abd Allāh, *Intiṣār-i Bashar az Dīn (Human Expectations from Religion)*, Edited by Muṣṭafā Pūr, Moḥammad Riḍā, Qom: Markaz-i Nashr-i Asrā (Asra Publishing Center), 6th Edition, 1389 SH (2010 CE).
- 26. Karamī, Fāṭimah, *Tabyīn-i Mabānī-yi Insān Shinākhtī-yi Qur'ān bā Ta'kīd bar Tarbīyat-i Ijtimā'ī (Explaining the Anthropological Foundations of the Quran with Emphasis on Social Education)*, Master's Thesis, Al-Zahrā University, Tehran, 1398 SH (2019 CE).
- 27. Makārim Shīrāzī, Nāṣir and others, *Tafsīr-i Nimūnah (The Example Commentary)*, Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīyah (Islamic Books Publishing House), 1374 SH (1995 CE).
- 28. Maltz, Maxwell, *Ravān Shināsī-yi Taṣvīr-i Zihnī (Psycho-Cybernetics)*, Translated by Mahdī Qarācheh Dāghī, Tehran: Shabāhāng (Shabahang Publications), 1398 SH (2019 CE).
- 29. Miṣbāḥ Yazdī, Moḥammad Taqī, *Falsafah-yi Ta'līm va Tarbīyat-i Islāmī (The Philosophy of Islamic Education)*, Tehran: Mu'assasah-yi Farhangī-yi Madrasah-yi Burhān (Burhan School Cultural Institute), 2nd Edition, 1391 SH (2012 CE).
- 30. Moḥammad Pūr, Aḥmad Riḍā, Vīktūr Frānkl, *Bunyān Guzār-i Maktab-i Ma'nā Darmānī (Viktor Frankl: The Founder of Logotherapy)*, Tehran: Dānijih (Danjeh Publications), 2nd Edition, 1390 SH (2011 CE).
- 31. Nā'īnī, Ghazālah Sādāt, *Ma'nā-ye Zindagī az Dīdgāh-e Vīktūr Frānkl*, *bā Negāhī be Ārā-ye Shahīd Muṭahharī (The Meaning of Life from Viktor Frankl's Perspective*, *with a Look at the Views of Shahīd Muṭahharī*), Master's Thesis, Dānishgāh-e Beyn al-Milalī-ye Imām Khomeini (Imam Khomeini International University), 1394 SH (2015 CE).
- 32. Naṣrī, 'Abd Allāh, *Intizār-i Bashar az Dīn (Human Expectations from Religion)*, n.p.: Mu'assasah-yi Farhangī-yi Dānish va Andīshah-yi Mu'āṣir (Contemporary Knowledge and Thought Cultural Institute), 1378 SH (1999 CE).
- 33. Qurbānī, Hāshim, *Ma'nā-yi Zindagī az Dīdgāh-i Vīktūr Frānkl (The Meaning of Life from Viktor Frankl's Perspective)*, Faṣlnāmah-yi Ta'ammulātī-yi Falsafī (Philosophical Reflections Quarterly), Vol. 1, No. 3, pp. 35-57, 1388 SH (2009 CE).
- 34. Riḍā'ī Khusravī, Farībā; Riḍā'ī Khusravī, Nasrīn; Parniyān, Mūsā, *Taḥlīl-i Shakhṣīyat az Khud Farā Rūyandah-yi Kaykhusraw bar Asās-i Naẓarīyah-yi Vīktūr Frānkl (Analysis of the Transcendent Personality of Kaykhusraw Based on Viktor Frankl's Theory)*, Faṣlnāmah-yi Adabīyāt-i 'Irfānī va Ustūrah Shinākhtī (Journal of Mystical Literature and Mythology), No. 52, p. 181, 1397 SH (2018 CE).
- 35. Riḍā'ī, Moḥammad Riḍā, *Plūrālīsm-i Dīnī*, *Naqd*, *Rāh Ḥal (Religious Pluralism: Critique and Solution)*, Qabṣāt (Qabsat Journal), 10th Year, pp. 55-76, 1384 SH (2005 CE).
- 36. Sharafī, Moḥammad Riḍā, Ta'ammulī Naqd Gūnah dar Bāb-i Ma'nā-yi Ghāyī bā Ta'kīd bar Dīdgāh-i Vīktūr Frānkl (A Critical Reflection on the Ultimate Meaning with Emphasis on Viktor Frankl's Perspective), Majallah-yi Ravān









- 37. Shujā'ī, Nastaran, Tabyīn-i Mulaḥḥizah-hā-yi Tarbīyat-i Ma'navī va Kārkard-hā-yi Fardī-Ijtimā'ī-yi Ān az Manzar-i Āmūzah-hā-yi Islāmī (Explaining the Components of Spiritual Education and Its Individual-Social Functions from the Perspective of Islamic Teachings), Master's Thesis, Al-Zahrā University, Tehran, 1397 SH (2018 CE).
- 38. Shultz, Duane, Ravān Shināsī-yi Kamāl, *Ulgū-yi Shakhṣīyat-i Sālim* (Psychology of Perfection: The Model of a Healthy Personality), Translated by Gītī Khushdal, Tehran: Nashr-i Naw (Naw Publications), 1369 SH (1990 CE).
- 39. Ṭabāṭabā'ī, Sayyid Moḥammad Ḥusayn, *Tafsīr al-Mīzān (The Balance in Interpretation)*, Translated by Sayyid Moḥammad Bāqir Mūsavī Hamadānī, Qom: Daftar-i Intishārāt-i Islāmī (Islamic Publications Office of the Society of Seminary Teachers of Qom), 5th Edition, 1374 SH (1995 CE).
- 40. Zarābī, 'Abd al-Riḍā, Āzādī va Tarbīyat-i Dīnī bā Ta'kīd bar Tarbīyat-i Dīnī-yi Kūdakān va Nawjawānān (Freedom and Religious Education with Emphasis on the Religious Education of Children and Adolescents), Mahnāmah-yi Ma'rifat (Ma'rifat Monthly), Vol. 16, No. 6 (117), p. 63, 1389 SH (2010 CE).
- 41. Zāri'ī Ḥājī Ābādī, Ismā'īl; 'Umarānī, Mahdīyah al-Sādāt, *Qur'ān va Ma'nā Darmānī (The Quran and Logotherapy)*, Majallah-yi Ma'rifat dar Dānishgāh-i Islāmī (Ma'rifat Journal in Islamic University), Vol. 13, No. 3, 1388 SH (2009 CE).

