

### The Model for Correcting Beliefs Based on the Holy Quran\*

#### Hossein Karamadi' and Qasim Mohammadi'

#### **Abstract**



Correcting false beliefs is one of the most important goals of the Holy Quran. This celestial book presents a distinct and well-defined model for correcting such beliefs. Accordingly, this research employs an analyticaldescriptive approach to present a model for correcting beliefs based on the Holy Ouran. The findings of the research indicate that the Ouran, which has been revealed for the guidance and rectification of humanity, offers a model through which beliefs can be gradually and logically changed and improved. This model encompasses fundamental structures such as attention to internal capacities, explanation, factors, grounds, and the process of belief correction, each containing various components. First, by considering innate tendencies towards seeking truth, immortality, and inclinations towards worship, human inner capacities are activated. Subsequently, utilizing various methods of argumentation, concretization, education, and exploring horizons and egos, the groundwork for conscious action in humans can be established and elaborated upon. In this context, factors and aspects such as blind obedience, identity crisis, skepticism, attachment to worldly desires, and negative companions are reminded of humanity. Furthermore, since the creation or correction of beliefs takes place over time, the aforementioned aspects must be implemented through a process. In this model, the following steps are used in sequence: utilizing prevalent communication means in each era, creating new symbols and communication institutions, setting examples, employing argumentation, sending preachers, combating superstitions, and engaging in psychological warfare.

**Keywords:** The Holy Quran, Belief, Belief Correction, Components of Belief Correction, Belief Correction Process, Model for Belief Correction.

Y. Ph.D. Candidate in Educational Sciences at the Higher Education Complex of Humanities affiliated with Al-Mustafa International University: (ghasemmohammadio & @gmail.com).



<sup>\*</sup> Date of Receiving: Y·YY/· \/\\, Date of Approving: •9/•٦/Y•YY.

<sup>1.</sup> Assistant Professor in the Department of Educational Sciences at the Higher Education Complex of Humanities Affiliated with Al-Mustafa International University [Corresponding Author]: (hkaramadbi@gmail.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# الگوي اصلاح باورها بر محور قرآن كريم \*

### حسین کار آمد ٔ و قاسم محمدی ٔ



چکیده

اصلاح باورهای نادرست یکی از مهم ترین اهداف قرآن کریم است. این کتاب آسمانی برای اصلاح این نوع باورها از الگوی مشخص و متمایزی پیروی می کند. بر این اساس، این پژوهش با استفاده از روش تحلیلی - توصیفی و بهمنظور ارائه الگوی اصلاح باورها بر محور قرآن انجام شده است. یافته ها حاکی از آن است که قرآن کریم که برای هدایت و اصلاح بشر نازل شده است، الگویی را ارائه می دهد که بر پایه آن می توان به صورت تدریجی و منطقی دست به تغییر و اصلاح باورها زد. این الگو از ساختار اساسی توجه به ظرفیتهای درونی، تبیین، عوامل و زمینه ها و فرایند اصلاح باورها برخوردار است که هریک از آنها دارای مؤلفه های گوناگونی است. نخست، با توجه به گرایشهای فطری و حقیقت جویی و میل به جاودانگی همراه با گرایش به پرستش، ظرفیتهای درونی انسان زنده می گردد. پس از آن، با روشهای مختلف استدلال، ملموسسازی، علم آموزی و سیر در آفاق و انفس، می توان زمینه عمل آگاهانه را در انسان فراهم ساخت و به تبیین آن پرداخت. در این میان، عوامل و زمینههایی چون پیروی کورکورانه، فقدان هویت، شبههافکنی، حب دنیا و هم نشینان بد، به بشر یادآور می شود. چون پیروی کورکورانه، فقدان هویت، شبههافکنی، حب دنیا و هم نشینان بد، به بشر یادآور می شود. یک فرایند به اجرا در آید. در این الگو، به ترتیب، وسایل ارتباطی رایج در هر عصر، ابداع نمادها و یک فرایند به اجرا در آید. در این الگو، به ترتیب، وسایل ارتباطی رایج در هر عصر، ابداع نمادها و مهادهای جدید ارتباطی، اسوه سازی، استفاده قرار می گیرد.

واژگان كليدى: قرآن كريم، باور، اصلاح باور، مؤلفه هاى اصلاح باور، فرايند اصلاح باور، الگوى اصلاح باور.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/١٠/٢١ و تاریخ تأیید: ۱٤٠١/٠٣/۱۹.

المستاديار گروه علوم تربيتي مجتمع آموزش عالى علوم انساني وابسته به جامعة المصطفى ص قم، ايران؛ [نويسنده مسئول]؛ (hkaramadbi@gmail.com).

۲. دانشجوی دکترای علوم تربیتی مجتمع آموزش عالی علوم انسانی وابسته به جامعة المصطفی ص قم، ایران؛ (ghasemmohammadi<sup>o ٤</sup> • gmail.com).



#### مقدمه

باور، تفکر و ذهنیتی است که در ضمیر ناخودآگاه نهادینه شده و بر روند زندگی فرد تأثیر میگذارد. موفقیتها و شکستهای هر فرد و انتخابهای وی از طریق باورها شکل میگیرد و محدودیتهایی نیز در زندگی او پدید میآورد. در جهان پیچیده امروزی که آدمی با افکار و اندیشههای گوناگونانی روبهروست، ناگزیر باید به شناسایی باورهای درست و نادرست پرداخت و با تمایز بین آنها، باورهای درست را جایگزین باورهای نادرست کرد. به طورکلی، باورها را می توان به دو دسته مثبت و سازنده و منفی و مخرب تقسیم کرد.

در سراسر تاریخ، باورهای غلط آمیخته با خرافات و بدفهمیها وجود داشته است. مردمان عصر جاهلیت نیز از این قاعده مستثنا نبودند. آنان در حوزههای مختلف زندگی اعم از اعتقادی، اخلاقی، اجتماعی و اقتصادی، گرفتار نارساییهایی در فکر و اندیشه بودند. قرآن کریم برخی از پندارهای نادرست آنان را در مورد توحید، معاد، انسان، زن و اقتصاد بیان میکند و از آن به «ظن الجاهلیه» تعبیر کرده است (آلعمران/ ۱۵۴). گروهی از مفسران بر این باورند که ظن جاهلیت شامل هر گمان و ظن باطل و باورهای خرافی میشود (شعبانپور و بشارتی، راهکارهای اخلاقی مقابله با مؤلفههای جاهلیت در جوامع مدرن، ۱۳۹۲: ۷۱). قرآن کریم که یکی از اهداف اصلی و مهماش اصلاح باورهای غلط و انحرافی است، تأکید می ورزد تا انسان درون خود را تغییر ندهد، چیزی در زندگی اش تغییر نمی کند (رعد/۱۱). درون همان باورها است که بر شادی، سلامت، موفقیت و خوشبختی تأثیر می گذارد و به بیان دیگر، اصلاح بخش بنیادین فرهنگ باورها و ارزشها منجر به اصلاح لایههای دیگر فرهنگ، بیان دیگر، اصلاح بخش بنیادین فرهنگ باورها و ارزشها منجر به اصلاح لایههای دیگر فرهنگ، سنتها، هنرها و نمادها می شود (صدر، قرآن و شیوههای اصلاح فرهنگ، ۱۳۸۷: ۲۹).

قرآن کریم در راستای تغییر و اصلاح باورهای مردم عصر جاهلیت، از الگویی موفق و مؤثر پیروی کرده است. این الگو دارای مؤلفههای گوناگون چون توجه به نگرشهای موجود، توجه به اهداف منکران باورهای راستین، اشکال انکار، زمینهها و عوامل مؤثر در ایجاد باورهای انحرافی، مراتب و درجات انکار، اهمیتدادن به نیروی عقل و خرد، توجه به فطرت در نهاد بشر، بهرهگیری از معادله سود و زیان است. برای تحقق این الگو گاهی با در نظر گرفتن شرایط و ویژگیهای مخاطب، از برهان و استدلال بهره گرفته است ﴿لَوْ كَانَ فِیهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعُرْشِ عَمَّا یَصِفُونَ﴾ (انبیاء/۲۲) سبک استدلال در قرآن با سبکهای متداول در کتابهای دیگر متفاوت است. بیشتر استدلالهای قرآن بهصورت پنهان آمده است. از آنجایی که قرآن انسان را دارای فطرت الهی ﴿فَأَقِمُ النَّاسَ عَلَیْهَا لَا تَبْدِیلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّینُ الْقَیِّمُ وَلَکِنَّ أَکْتَرَ النَّاسِ لَا یَعْلَمُونَ ﴾ (روم/۳۰) و دارای ویژگی نسیان و غفلت میداند، از روش تذکر و یادآوری کمک



گرفته است. این مؤلفه تا اندازه ای از اهمیت برخوردار است که وظیفه پیامبر را تذکر دانسته ﴿فَذَکّرُ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَکِّرُ ﴿ وَغَایشه ۱۸ ۲ ﴾ و خود را نیز با همین وصف معرفی می کند: ﴿ إِنَّ هَذِهِ تَذْکِرَةٌ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَی رَبِّهِ سَبِیلً ﴾ (انسان ۲۹ ) گاهی قرآن با استفاده از تکنیک تبیین، باورهای غلط را موردتردید قرار می دهد. ابراهیم خلیل ایم در گفتگو با ستاره پرستان، ماه پرستان و خورشید پرستان از این تکنیک بهره گرفته است ﴿وَکَذَلِكَ نُرِی إِبْرَاهِیمَ مَلَکُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلِیکُونَ مِنَ الْمُوقِنِینَ ﴾ (انعام ۱۷۷) ﴿فَلَمَّا رَأَی کَوْکَبًا قَالَ هَذَا رَبِّی فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ الآفِلِینَ ﴾ (انعام ۱۷۷) ﴿فَلَمَّا رَأَی الْقُمْرَ بَازِغَا قَالَ هَذَا رَبِّی فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ یَا قَوْمِ إِنِّی بَرِی مُ مِمَّا تُشْرِکُونَ ﴾ (انعام ۱۷۷) ﴿فَلَمَّا رَأَی الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّی هَذَا أَکْبُرُ فَلَمًا أَفَلَتُ قَالَ یَا قَوْمِ إِنِّی بَرِی مُ مِمَّا تُشْرِکُونَ ﴾ (انعام ۱۷۷) ﴿فَلَمَّا رَأَی الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّی هَذَا أَکْبُرُ فَلَمًا أَفَلَتُ قَالَ یَا قَوْمِ إِنِّی بَرِی مُ مِمَّا تُشْرِکُونَ ﴾ (انعام ۱۷۷) ﴿ إِنِّی وَجَهْتُ وَجْهِی بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّی هَذَا أَکْبُرُ فَلَمًا أَفَلَتُ قَالَ یَا قَوْمِ إِنِّی بَرِی مُ مِمَّا تُشْرِکُونَ ﴾ (انعام ۱۷۷) ﴿ إِنِّی وَجَهْتُ وَجْهِی بَازِی فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِیفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِکِینَ ﴾ (انعام ۱۷۹) در مواردی که منشأ شک مخاطب عدم توانایی است، قرآن برای ایجاد یا تغییر باور، قدرت خدا را موردتوجه قرار می دهد ﴿ أَأَنْتُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَاهَا ﴾ (نازعات ۱۷۷).

قرآن کریم برای زدودن باورهای انحرافی انسان، تمام تلاش خود را کرده است تا به جای آنها باورهای نو را به او القا کند. این کتاب آسمانی، ضمن بیان این نکته که آدمی تغییر می پذیرد و این تغییر و دگرگونی از راه تغییر باورها امکان پذیر است، قدم در راه اصلاح باورها برمی دارد و چارچوب و الگویی ارائه می دهد که بر پایه آن می توان به شکل تدریجی و منطقی دست به تغییر باورها زد. در نتیجه، برای اصلاح باورها باید این الگو را شناسایی کرد و آن را به کار بست. بر این اساس، این پژوهش درصدد است تا پس از بحث درباره اصلاح باورها در روان شناسی و نیز اهمیت آن در اسلام، این الگوی مهم را بررسی کند و مهم ترین عناصر و مؤلفه های آن را مشخص سازد.

### اصلاح باورها در روانشناسی

اصلاح باورها در مباحث مختلف روانشناسی ازجمله در مباحث مربوط به نگرش و تغییر نگرش مورد توجه روانشناسان قرار گرفته است. نگرشها حلقه واسط بین باورها و رفتارها هستند. به عبارت دیگر، نگرش از اجزای سهگانه شناختی، عاطفی و رفتاری تشکیل یافته است که جزء شناختی آن را باورها تشکیل می دهد. در کنار رویکردهای مختلف برای تغییر یا ایجاد نگرش چون رویکرد زیستی شناختی و رویکرد رفتاری (سیف، تغییر رفتار و رفتاردرمانی: نظریهها و روشها، ۱۲۰۲)، رویکرد شناختی نیز مطرح است. پیروان رویکرد شناختی بر شناخت در شکل گیری نگرشها تأکید دارند. در این رویکرد به کیفیت استدلال، تفکر و چگونگی پردازش اطلاعات برای تغییر و ایجاد نگرش توجه شده است (کریمی و صفاری نیا، روانشناسی اجتماعی و تغییر نگرش مصرف کنندگان انرژی، ۱۳۸۶: ۲۸).



در این فرآیند، تغییر و اصلاح هنگامی پدید می آید که فرد پیام یا اطلاعاتی را دریافت می دارد. پس از دریافت پیام، فرد شروع به پردازش آن می کند و سپس، سلسله مراتب درگیری ذهنی و پاسخهای شناختی از جمله اندیشه های مطلوب راجع به یک پیام در ادراک آن اثرگذار خواهد بود. هنگامی که تغییر نگرش و رفتار فرد از طریق مرکزی و شناختی اتفاق می افتد، اثرات آن نسبتاً پیش بینی کننده رفتار هستند (همان: ۵۵).

تغییر رفتار  $\leftarrow$  تغییر نگرش و باور  $\leftarrow$  افزایش شناخت  $\leftarrow$  توجه  $\leftarrow$  پیام

بحث از باورها و ضرورت اصلاح آن در شناخت درمانی که زیرمجموعه روانشناسی شناختی است، موردتوجه قرار گرفته است. شناخت درمانی دیدگاهی است مبتنی بر اینکه حالتهای فشارآفرین مانند افسردگی، اضطراب و خشم به علت شیوههای تفکر سومندانه یا اغراق آمیز است یا دست کم بر اثر این تفکر تشدید می شود. درمان گر شناختی بیماران را درگیر تفکر علمی و منطقی می کند و از آنها می خواهد پیش فرضهایی را که منجر به این حالت فشار آفرین شده است را بررسی کنند (لیهی، فنون شناخت درمانی، ۱۷۰۰: ۱۷).

یکی از روان شناسان شناختی که درباره باورهای انحرافی انسان و آثار و پیامدهای مخرب آن نظریه ارائه کرد، آلبرت الیس (Albert Ellis) بود. وی معتقد بود که اختلالات عاطفی، نتیجه طرز تفکر غیرمنطقی و غیرعقلانی است. به نظر او افکار و عواطف کنشهای متفاوت و جداگانه نیستند. بنابراین، باید برای رفع اختلالات روانی و رفتاری به سراغ باورهای غیرمنطقی وی رفت و آنها را اصلاح کرد. وی در این راستا یازده باور غیرمنطقی را برشمرد. او به درمانگران پیشنهاد داد تا عقاید و افکار و باورهای غیرمنطقی مراجع خود را موردتردید و سؤال قرار داده و به مبارزه با آنها بپردازند تا اثرات زیانبار باورهای غیرمنطقی را کاهش دهند. درمانگران شناختی به مراجع نشان میدهند که چگونه و چرا به آن حالت فشار روانی مبتلا شده است و نیز رابطه بین باورهای غیرعقلانی را با اختلالات عاطفی و ناراحتیهای او نشان میدهند (شفیع آبادی و ناصری، نظریههای مشاوره و روان درمانی، ۱۶۱۱/۱۸. اساس شناخت درمانی الیس و دیگران بر این اصل استوار است که واکنش افراد به امور بر حسب ادراکاتی است که آنها از امور و رویدادها دارند. هدف عمده شناخت درمانی ایجاد تغییر و اصلاح در فرایندهای شناختی افراد است. ازاین رو، تغییرات مطلوب در رفتار مراجعان از راه تغییر در الگوهای فکری، باورها و نگرشهایشان بهدست می آید. این رویکرد در روان شناسی تأکید می ورزد که حوادث و فکری، باورها و نگرشهای شاراحت می سازند؛ بلکه طرز تفکری که حاصل از باورها، طرحوارهها و نگرشهای اوست که به شیوه پردازش اطلاعات تأثیر گذاشته و سبب بروز هیجانات و واکنشهای فرد نگرشهای اوست که به شیوه پردازش اطلاعات تأثیر گذاشته و سبب بروز هیجانات و واکنشهای فرد



می شود. افرادی که بر باورهای غیرمنطقی در رابطه با خود و حوادث پافشاری میکنند، همیشه در زندگی شان با مشکلات مواجهاند. الیس نشان می دهد که افراد می توانند طرز شناخت ارزیابی های غیرمنطقی و نامعقول خود را بیاموزند و برای اصلاح آنها اقدام کنند. به طورکلی، سه نوع فعالیت در این روش وجود دارد: ۱. کشف عقاید و باورهای نامعقول؛ ۲. جداکردن عقاید معقول و نامعقول؛ ۳. زیر سؤال بردن عقاید نامعقول (حمید و همکاران، اثربخشی گروه درمانی شناختی رفتاری مبتنی بر رویکرد منطقی – عاطفی الیس بر منبع کنترل و پیشرفت تحصیلی دانشجویان پزشکی، ۱۳۹۲: ۱۹۶).

همچنین، آرون تمکین بک (Aaron Temkin Beck) از روانشناسان شناختی، در زمینه اختلالات هیجانی نظریه ارائه کرد و بر خطاهای شناختی تأکید کرد. نظریه وی دارای چهار مؤلفه بزرگ است که همه آن مؤلفهها شناختی هستند. این مؤلفهها عبارتند از: افکار اتوماتیک (Automatic thoughts)، روان بنهها (Schema)، خطاهای منطقی (Logical errors) و مثلث شناختی (Schema) فری، شناخت درمانگری گروهی، ۱۳۸۸: ۳۰).

#### اهمیت اصلاح باورها در اسلام

اسلام با اینکه انسان را به آزادی در اظهار عقیده دعوت میکند، اصلاح باورها و عقاید باطل را لازم می شمارد؛ زیرا باور اساس هر عمل است. از آنجایی که اصلاح عقاید دیگران با زور ممکن نیست، رسیدن به این هدف را تنویر و هدایت افکار به عقاید صحیح می داند (رضوانی، اسلام و پاسخ به شبهات، ۱۳۸۸: ۳۳۰). اسلام بیش از هر چیزی به تصحیح باورها اهتمام ورزیده است. نمی توان مکتبی را سراغ گرفت که بیش از اسلام بر نقش و ارزش باورها تأکید ورزد.

بر اساس منابع دینی، ایمان به خدا، اعتقاد به رسالت و امامت و زندگی پس از مرگ مهمترین باورهای اثرگذار در زندگی فردی و اجتماعی است. به همین خاطر، فرستادگان الهی برای تغییر و اصلاح باورهای غلط آن روز، تمام سعی و تلاش خود را کردند تا این باورهای اساسی را جایگزین باورهای غلط سازند. باورهای دینی از سه بعد معنادهی به زندگی، اجرای وظایف و تکالیف و مواجهه با مشکلات تأثیرگذار است (صفورایی، نقش اعتقادات، بینشها و باورهای دینی در کارآمدی خانواده، ۱۳۹۰: ۵۳).

یکی از آثار باور دینی ایمان به خدا، ایجاد خوشبینی در فرد است؛ زیرا فرد مؤمن آفرینش را هدفدار و زندگی را معنادار می بیند. این طرز تلقی از جهان، دید انسان را خوش بینانه می سازد. امیدواری یکی دیگر از باورهای دینی است. فردی که باور به خدا دارد معتقد است خداوند به تلاش های او بی توجه نیست؛ بلکه دستگاه آفرینش و خالق آن پشتیبان افرادی است که در راه حق و



حقیقت و درستی و عدالت و خیرخواهی تلاش می کنند و می گویند که اگر خدا را یاری کنیم خداوند هم ما را تنها نخواهد گذاشت (محمد/۷) و اجر و پاداش نیکوکاران هرگز هدر نمی رود (توبه/۱۲۰). نهال امید در دل او جوانه می زند. کاهش ناراحتی ها نیز در سایه باورهای دینی امکان پذیر است. ما «رأیت الا جمیلا» در همین راستا قابل تحلیل و تفسیر است. سکینه و آرامش خاطر از آن کسانی است که باورهای دینی قوی دارند، وحشت و دودلی در آنها راه ندارد.

علامه (طباطبایی، المیزان، ۱۳٦۷: ۲۰/۲) شخص بی ایمان را همچون افراد بی سرپرست می داند که به کارشان رسیدگی نمی شود و خیالات و احساسات شوم از هر طرف بر آنها حمله و آنها را دچار اضطراب شدید می کند. ایشان برای اثبات این موضوع از آیات ۱۷ آل عمران، ۲۵۷ بقره، ۲۷ بقره و ۲۲ بونس را شاهد می آورد. معنایافتن زندگی از آثار مهم باور دینی و اعتقاد به معاد است. باور به معاد و قیامت، انسان را متوجه اهداف پایداری می کند که باعث پیوند هرچه بیش تر اعضای جامعه و احساس مسئولیت آنان در برابر یکدیگر می شود. احساس مسئولیت یکی از عوامل مهم رفتار فردی و اجتماعی انسان به حساب می آید. به همین خاطر، اسلام هم خود افراد را مؤظف کرده است تا باورهای شان را اصلاح کنند و از آثار و نتایج مثبت باورهای سازنده دینی بهره مند گردند و هم به مربیان و عالمان دستور داده است که در قالب هدایت به باورهای مردم رسیدگی کنند.

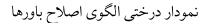
در تاریخ اسلام مشاهده می شود که افرادی نزد انمه اطهار مراجعه می کردند و دین و باورهای دینی خود را عرضه می داشتند و امام هی آن را تأیید یا اصلاح می کردند. افزون بر این، افرادی را از اصحاب نزدیک خود به شهرها و کشورهای دیگری می فرستادند تا مردم دیگر مناطق که از درک حضور محروم بودند، بتوانند تعالیم و باورها و عقاید درست را فرا بگیرند. یکی از کسانی که عقاید و باورهایش را بر امام هادی هم عرضه داشت، عبدالعظیم حسنی بود. او کسی بود که امام هادی هم درباره ثواب زیارتش فرمود که اگر کسی قبر عبدالعظیم را زیارت کند، همانند کسی است که امام حسین هم زیارت کرده است (ابن بابویه، الخصال، ۱۳۹۲: ۹۹).

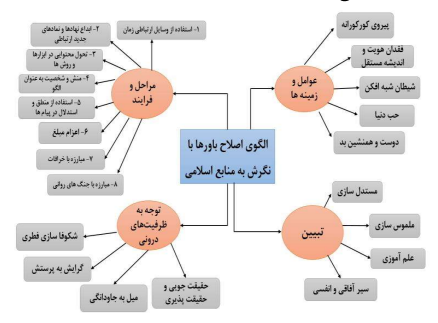
### مؤلفههای اصلاح باور در قرآن

باید توجه داشت که هر مکتب دیدگاه متفاوتی نسبت به آدمی و باورهای وی و هدف از اصلاح باور او دارد و درنتیجه، مؤلفههای اصلاح باور نیز می تواند متفاوت باشد. برای نمونه، مکتب رفتارگرایی بر رفتار آشکار موجود زنده تأکید می ورزد و در پی کسب یا تغییر این نوع رفتارها است. از سوی دیگر، شناخت گرایی توجه خود را معطوف به فرایندهای ذهنی کرده است. در این دیدگاه، روانشناسان به وجه



تمایز انسان از حیوانات یعنی عقل، تفکر و دیگر فرایندهای ذهنی توجه کردهاند (سیف، روان شناسی پرورشی نوین، ۱۶۰۱ اس ۳۶۳). در این میان، اسلام نظری متعادل بین این دو دیدگاه بیان می کند و الگویی دارای مؤلفههای مرتبط به هم ارائه می دهد. در این الگو، نخست، گرایشهای فطری و حقیقت جویی و میل به جاودانگی همراه با گرایش به پرستش که ظرفیتهای بالایی برای پذیرش باورهای دینی است، در انسان زنده می گردد. پس از آن، با دادن معرفتهای صحیح با روشهای مختلف استدلال، ملموسسازی و سیر در آفاق و انفس، می توان زمینه عمل آگاهانه را در انسان فراهم ساخت. در این میان، عوامل و زمینههایی چون حب دنیا، هم نشینان بد، شبهه افکنی شیاطین و فقدان هویت نیز به بشر یادآور می شود. افزون بر این، با توجه به اینکه ایجاد یک باور و اعتقاد یا تغییر و اصلاح آن در طی زمان صورت می گیرد، موارد یادشده باید در یک فرایند به اجرا در آید. در این الگو، نخست، وسایل ارتباطی ساده رایج در هر عصر، سپس ابداع نمادها و نهادهای جدید ارتباطی و با استفاده از منطق و استدلال، اعزام مبلغ، مبارزه با خرافات و مبارزه با جنگهای روانی که ممکن است فرد را تحت تأثیر قرار دهد، مورداستفاده قرار می گیرد. نمودار زیر، این الگو و مؤلفههای آن را ترسیم می کند. می توان گفت که از نظر اسلام هر سه مقوله شناخت و معرفت، گرایشها و تمایلات و رفتار می مید. داشته، شناخت و گرایش زمینه رفتار را فراهم می سازد (تاج الدین و پازارگادی، مؤلفهها و شاخصهای تربیتی از دیدگاه قرآن کریم، ۱۳۸۸ دا).







### مؤلفههای توجه به ظرفیتهای درونی انسان

خداوند که خالق بشر است، می داند که چه ظرفیت و توانایی های درونی را در موجودی به نام انسان تعبیه کرده است. توجه به این ظرفیت ها و استفاده از آنها برای تسهیل تربیت به ویژه تربیت اعتقادی لازم و ضروری است که در این جا به چند مورد اشاره می گردد.

۱. شکوفاسازی فطری: اساس اصلاح باورها در الگوی اسلامی بر شکوفاسازی فطرت است و تمام تلاش انبیاء برای شکوفاسازی فطرت بوده است (باقری، نگاهی دوباره به تربیت اسلامی ۱٤۰۰ (۸۸-۸۷/۱). در نگاه اسلام، انسان موجودی است که خداوند متعال گرایشهای فطری را در سرشت او به ودیعت گذاشته است. این گرایش در همه زمانها و مکانها تجلی مییابد. ازجمله امور فطری، کمالخواهی و آخرتگرایی در انسان است. (بناری و احمدلو، مولفه های فرایند ایجاد انگیزش در تربیت اخلاقی از منظر قرآن کریم، ۱۴۰۱: ۴۰). بررسی سیر تحولات اجتماعی انسانها نشان می دهد که اعتقاد و باور به زنده شدن و بازگشت مردگان از دیر زمان در تمام جوامع بشری وجود داشته است و هریک متناسب با اعتقادات خویش برای زندگی پس از مرگ چارهاندیشی کردهاند. بیدارسازی این گونه گرایشهای فطری از درون، پیش از القای دانشهای اعتقادی از برون، مهم ترین نکته در شروع تربیت اعتقادی است. اهمیت شکوفاسازی فطری در تربیت اعتقادی که اصلاح باورها زیر مجموعه ی آن است، به اندازهای است که گروهی از دانشمندان و فلاسفه از قدیم معتقد بودهاند که یگانه راه شناخت صحیح در همه حقایق، همین راه تزکیه دل بوده است. از این راه می توان خدا را وجدانی کرد و راه استدلال کافی نیست. به همین جهت در آیات متعدد قرآن وظیفه پیامبر را در کنار تعلیم، تزکیه ذکر می کند. از افلاطون نقل شده است که اثبات وجود خداوند با کشف و شهود است و با استدلال امکان پذیر نیست (فروغی، سیر حکمت در اروپا، ۱۳۹۸ کافی دیکنانه را سیر حکمت در اروپا، ۱۳۹۸ کابی.

۲. گرایش به پرستش: بررسی اجمالی زندگی آدمی از آغاز تا امروز ما را به این نکته رهنمون می سازد که آدمی همواره در پی پاسخگویی به برخی گرایشات و تمایلات درونی خود، به پرستش موجودات متعدد و متنوع روی آورده است (قربانیان، مبانی تحول عقیده انسان از منظر قرآن کریم، ۱۳۹۹: ۱۳۹۹). قرآن از این تمایل درونی در جهت تغییر و تحول عقیده بهره گرفته است. در قرآن کریم آمده است که زمانی که پروردگارت از پشت فرزندان آدم ذریه آنها را برگرفت و آنان را گواه بر خویش ساخت و فرمود که آیا من رب شما نیستم؟ آنان گفتند که آری گواهی می دهیم که مبادا روز رستاخیز بگویند ما از این غافل بودیم (اعراف/۱۷۲).



۳. میل به جاودانگی: یکی از گرایشهای درونی انسان، میل به بقا و نیاز به حیات دائمی است. این گرایش در وجود آدمی به گونهای است که انسان به منظور دستیابی به آن تمام تلاش خود را به کار می گیرد. برخی از آیات قرآن حاکی از ابدییت طلبی انسان است و بر وجود این تمایل باطنی صحه می گذارند. تو آنان را حریص ترین مردم حتی حریص تر از مشرکان بر زندگی می بینی؛ هر یک از آنان دوست دارند هزار سال عمر کنند (بقره/۹۲). در سوره همزه آیه ۲ و ۳ می فرماید که همان کسی که مال فراوان جمع آوری و شمارش کرده است، بی هیچ قید و شرطی او گمان می کند که اموالش او را جاودانه می سازد (همزه/۲-۳) بر این اساس، قرآن کریم ضمن توجه دقیق بر این بعد، سعی در معرفی و شناساندن چشم انداز وسیع کرده است و حیات دیگری را در پیش روی انسان به تصویر می کشد و باور به معاد و زندگی دوباره را در اذهان مردم جا می اندازد.

3. حقیقت جویی و حقیقت پذیری: میل به حقیقت جویی یک گرایش درونی در آدمی است. انسان می خواهد جهان خلقت و نیازهای خود را بشناسد یا به آنها پاسخ مناسب دهد. این گرایش در انسان محدود به حوزه خاصی از علوم و معارف نیست. انسان همیشه در پی این است که علت پدیده ها را بداند و از طریق شناسایی علت ها به علت علت ها برسد و به او ایمان بیاورد. اگر این گرایش در او نبود، از کنار تمام پدیده ها بی تفاوت رد می شد. این ویژگی یعنی حقیقت جویی، انسان را وامی دارد تا به تحلیل عقاید و باورهای گوناگون بپردازد و از میان آنها عقاید و باورهای صحیح را انتخاب نماید و اگر پیش از آن باور انحرافی داشته، آن را اصلاح نماید. بنابراین، اسلام برای اصلاح عقاید و باورهای موجود را در برنامه های اصلاحی خود لحاظ کرده است.

### مؤلفههاي تبيين

تبیین بدین معناست که ایجاد تغییرات مطلوب همراه با تبیین باشد و خود فرد نسبت به تغییراتی که قرار است در او ایجاد شود، بصیرت و آگاهی داشته باشد. در این صورت، مربی تنها رفتار و حالت فرد را تغییر نمی دهد؛ بلکه بینشی در او ایجاد می کند که این بینش در سه روش عادت، تلقین و تحمیل نیست. تبیین با دانش به معنای انتفال مجموعه اطلاعات نیست؛ بلکه فراهم کردن بصیرت نسبت به چرایی در فرد است. بینش انسان نسبت به اعمال و رفتار هنگامی کامل می شود که از خویش و جهان اطرافش آگاهی داشته باشد و این امر با موارد زیر تحقق می یابد.



1. مستدل سازی: در اسلام، برهان مداری و خردورزی راهکار اساسی استحکام بخشی به بنیان عقاید و باورها به شمار می رود. بدون شک برهان و استدلال یکی از مصادیق حکم و قول محکم در آیه ۱۲۵ سوره نحل است: با حکمت و اندرز نیکو به راه پروردگارت دعوت نما و با آنان با روشی که نیکوتر است، استدلال و مناظره کن (نحل/۱۲۵). تلاش و کوشش مربیان اعتقادات و باروهای دینی، مستدل سازی است تا پیروان خود را در برابر شبههافکنان بیمه کنند؛ زیرا تنها انتقال اطلاعات، منطقی به نظر نمی رسد؛ بلکه باید متربی با ریشههای فکری و سرچشمههای معرفتی آشنا شود (تصدیقی و تصدیقی، موانع تحقیق و فرهنگ پژوهش در نظام آموزش عالی، ۱۳۸۸: ۲۶۲–۲۶۷). نخستین گام در مستدل سازی عقاید و باروها آشناکردن فرد با مفاهیم اعتقادی متناسب با درک اوست. معصومان برای تفهیم این مفاهیم از تمثیل و تشبیه نیز استفاده می کردند. البته، اثبات اصول عقاید و پذیرش آن توسط متربی نه پایان کار، که آغاز راه تربیت اعتقادی است و متربی هنوز نیاز به درونی سازی و عمق بخشی باورها دارد. در تفسیر سوره مبارکه توحید، از امام سجاد شیخ راجع به این سوره سؤال شد، حضرت فرمودند: خداوند می دانست که در آخر الزمان مردمان ژرفاندیش می آیند؛ بدان جهت خداوند سوره قل هو الله را نازل کرد (کلینی، الکافی، ۱۳۹۳: ۱۲۲/۱). بنابراین مستدل سازی و برهانی خداوند سوره قل هو الله را نازل کرد (کلینی، الکافی، ۱۳۹۳: ۱۲۲/۱). بنابراین مستدل سازی و برهانی ساختن عقاید و باورها در اسلام از اهمیت خاصی برخوردار است.

۲. ملموس سازی: محسوس سازی و ملموس سازی مفاهیم اعتقادی از طریق زبان هنر، تشبیه و تمثیل، داستان و نمایش برای همه خصوصاً برای کودکان بسیار مفید و سودمند است. این روشها هم ماندگارتر و هم عمومی تر نسبت به روشهای بینشی است. از امام صادق این نقل شده است که به قومی برخورد کردند که کسی از آنان مرده بود. امام این توقف کردند و به آنان تسلیت گفتند و سپس فرمود: از مرگ گریزی نبوده، اختصاص به شما هم ندارد. این کسی که مرده آیا مسافرت هم می کرد؟ گفتند آری. فرمود: این را نیز یکی از مسافرت های وی بشمارید یا او به سوی شما میآید یا شما به سوی او می روید (مجلسی، بحارالانوار، ۱۳۸۸: ۱۳۸۶؛ در اینجا امام این یکی از باورهای اساسی دین یعنی زنده شدن دوباره را با محسوس کردن و تشبیه آن به مسافرت در ذهن مخاطب می اندازد که ماندگار است. با توجه به محدودیت تفکر کودکان و عدم توانایی درک مفاهیم انتزاعی و استدلالهای ماندگار است. با توجه به محدودیت تفکر کودکان و عدم توانایی درک مفاهیم انتزاعی و استدلالهای دوره کودکی است (ساجدی، تربیت اعتقادی و شاخصهای آن، ۱۳۹۱: ۲۰ ). محسوس و ملموس سازی به صورتهای زیر امکان پذیر است و نمونههای آن در آموزههای دینی موجود است که در زیر به چند مورد اشاره می گردد.



یک. موقعیتسازی و استفاده از شرایط محیطی: یکی از بهترین راهها برای قابل فهم کردن گزارههای اعتقادی استفاده از شرایط، مناسبتها و موقعیتهای پیش آمده یا پیش آورده است. برای این مورد می توان به داستان شگفتانگیز عزیر در آیه ۲۵۹ سوره بقره و داستان ابراهیم و چهار پرنده در آیه ۲۵۹ سوره بقره اشاره کرد.

دو. شبیه سازی و مثال آوری: یکی از راه های محسوس سازی مثال آوری است. انسان محسوس گرا است و غیر محسوسات را به راحتی نمی پذیرد. نیاز انسان به پیامبر را می توان به مسافری تشبیه کرد که به جای نامعلوم می رود و نیاز به کسب اطلاعات و فراهم کردن ابزار و وسایل لازم برای سفر را دارد. پیامبران هم راهنمای خوبی برای مسافران آخرت هستند و مردم را به خوبی نسبت به نیازهای این سفر بدون بازگشت راهنمایی می کنند.

سه. داستانسرایی و روایتگرایی: زبان قصّه و داستان نیز از روشهای مناسب برای ملموسسازی مفاهیم و گزارههای اعتقادی است. قرآن کریم بسیاری از معارف و تعالیم اسلامی را با زبان قصه برای مردم بیان میکند؛ به عنوان نمونه، پیدایش خلقت را با داستان آفرینش آدم و حضرت عیسی به خوبی و سادگی طرح میکند.

۳. علم آموزی: یکی از راههای تثبیت و عمق بخشی اعتقادات و باورهای دینی، علم و حکمت آموزی است. با توجه به اینکه توحید نسبت به سایر باورهای دینی در زندگی افراد تأثیرگذارتر است، بهترین علم از میان علوم اسلامی علم توحید یعنی عرفان و الهیات و مطالعه شگفتی های آفرینش پروردگار در طبیعیات و علوم تجربی است. کتب و احادیث چون توحید شیخ صدوق و توحید مفضل نمونه ای از خداشناسی از طریق علوم توسط ائمه است (همان: ۲۸).

3. سیر آفاقی و انفسی: سیر آفاقی و انفسی یکی از روشهای باور به خدا و خداشناسی است. همان طور که تأمل در مظاهر آفرینش و آیات کتاب هستی موجب پیدایش و افزایش ایمان می شود، تفکر در آیات قرآن به عنوان کتاب تدوین نیز موجب ازدیاد و فزونی ایمان مؤمنان خواهد شد. اساسا تعلیم و تعلّم قرآن یکی از روشهای کلیدی تربیت در همه ساحتها به خصوص ساحت اعتقادی است. یکی از مصادیق سیر آفاقی، سیر تاریخی است. اندیشه در الگوهای اعتقادی و تاریخ قهرمانان توحید و تفکر در قصص و تمثیلهای قرآنی، جرقههایی را برای تأمل به وجود می آورند. به راستی در سرگذشت آنها عبرتی برای صاحبان اندیشه است. اینها داستان دروغین نبود؛ بلکه وحی آسمانی با کتاب آسمانی پیشین هماهنگ است و در آن شرح هر چیزی که مایه سعادت انسان است، هدایت و رحمتی است برای گروه که ایمان می آورند (پوسف/۱۱۱)



موارد بالا راههای مهم تثبیت عقاید و باورهای دینی است. تفاوت راه و روشها به خاطر تفاوت مخاطبان است. گاهی مخاطب کودک و گاهی بزرگسال، گاهی هم با سواد و تحصیل کرده و در مواردی بی سواد است.

#### مؤلفههای عوامل و زمینهها

بررسی زمینه ها و عوامل انحرافات اعم از اعتقادی یا رفتاری ازجمله مسائل مهمی است که دین اسلام به آن توجه کرده است. با مراجعه به آموزه های قرآن می توان دریافت که انحراف اعتقادی معلول عوامل و زمینه های زیر است.

۱. پیروی کورکورانه از پدران: پیروی کورکورانه از پدران در داستان حضرت ابراهیم این مجسمه ها کریم مورد توجه قرار گرفته است. زمانی که ابراهیم به پدر و نزدیکان خود می گوید که این مجسمه ها چیست که شما در برابر آنها خضوع کرده اید؟ آنان پاسخ می دهند که این سنت آباء و اجداد ماست (انبیاء/۵۳). این مضمون در آیات متعدد از قرآن آمده است. هنگامی که به بت پرستان گفته می شود که این بت ها چیستند که می پرستید؟ آیا آنها چیزی می فهمند؟ یا سود و زیانی دارند؟ (شعراء/ ۷۰–۷۳) آنان در پاسخ می گویند که پدران ما این گونه عبادت می کردند ما نیز همان روش آنها را حفظ می کنیم (زخرف/۲۲). این افراد در مقام تشخیص راه صحیح، معرفت صحیح و اعتقاد و باور صحیح تحقیق نمی کنند. قرآن با نقل این داستان به مردم هشدار می دهد که برای باورهای دینی تان ارزش قائل باشید. هیچ پیامبری را نفرستادیم، برای هیچ مردمی، مگر اینکه این افراد خوش گذران در برابر پیامبرشان این شعار را دادند؛ پدران ما چنین کردند ما نیز چنین می کنیم (زخرف/۲۲).

۲. فقدان هویت و اندیشه مستقل: یکی دیگر از عوامل انحرافات اعتقادی انسان، چشم دوختن به برتریهای مادی دیگران و خودباختگی و تقلید کورکورانه از آنهاست. امروزه این ویژگی بهصورتهای مختلف خود را نشان می دهد. بیشتر مردم دچار ضعف استدلال قوی هستند؛ بدین جهت قرآن می فرماید: و بیشتر آنها نمی اندیشند (مائده/۱۰۳). آنان مغالطاتی که در زمینههای اعتقادی وجود دارد یا ایجاد می شود را نمی توانند تشخیص دهند. پایه و اساس تبلیغات امروزی بر همین مغالطات استوار است؛ بنابراین، نیاز به عقل و استدلال قوی است. فرعون با استفاده از این عامل و ابزار در میان قوم خود ندا داد: ای قوم من آیا حکومت سرزمین پهناور مصر از آن من نیست؟ و این نهرهای عظیم تحت فرمان من قرار ندارند و از قصر و مزارع و باغهای من نمی گذرد؟ آیا نمی بینید؟ ولی موسی چه دارد؟ هیچ، یک عصا و یک لباس پشمینه (زخرف/۵۱). فرعون با سفسطه بازی و مغلطه کاری می خواست جلو نفوذ موسی هی در افکار مردم را بگیرد و با این کار برتری خود را نسبت به مغلطه کاری می خواست جلو نفوذ موسی هی نمونه، ۱۳۹۷: ۱۳۹۷).



۳. شبههافکنی: کار شیطان القای سخنان زیبا به پیروان خود است؛ به پیروان خود یاد می دهد که چگونه سخنان جذاب و زیبا بگویند: این چنین در برابر پیامبران دشمنانی از شیاطین انس و جن قرار دادیم و کار آنان این بود که سخنان فریبنده ای برای اغفال دیگران به طور اسرار آمیز و گاهی در گوشی به هم می گفتند؛ ولی اشتباه نشود اگر خداوند می خواست می توانست به اجبار جلو همه آنها را بگیرد تا هیچ شیطانی و شیطان صفتی نتواند در راه پیامبران و دعوت آنها کوچک ترین سنگی بیندازد. با این همه، خداوند این کار را نکرد، زیرا می خواست مردم آزاد باشند تا دنیا میدانی برای امتحان و آزمایش باشد (انعام/۱۱۲).

- 2. حب دنیا: دوست داران دنیا چند دسته اند؛ گروهی به مبدأ و معاد در باطن ایمان دارند، ولی چون ایمان شان تقلیدی است و در دین بصیرت و علمی ندارند، بهره های دنیوی را بر نعمت های اخروی، ترجیح می دهند. گروه دیگر، چنان دنیا و امور طبیعی آنان را فرا گرفته که منکر مبدأ و معاد گردیده اند. گروهی دیگری هم هستند که دنیا را از این نظر می خواهند که وسیله رسیدن به سعادت اخروی است. از نظر آنان راه نجات از دنیاگرایی زهد و بی رغبتی است؛ به این معنا که انسان دل بسته به دنیا نباشد و خودش را در لذت های دنیوی غرق نکند. زهد، ترک دنیا و پشت پا زدن به فعالیت های زندگی نیست؛ بلکه دنیا را به خدمت خویشتن در آوردن است. عواملی که باعث زهد می شوند، یاد مرگ و آخرت، دور اندیشی، آشنایی با حقیقت دنیا است (همان: ۲/۵).
- و همنشین بد: از دیگر علل انحراف انسان، همنشینی با افراد فاسد است. دوستان و همنشینان منحرف و مشاوران گمراه می توانند تشخیص انسان را دگرگون سازند، فکر او را بدزدند و در نتیجه راه وصول به حق را به روی او ببندند. واقعیتها را چنان دگرگون نشان دهند که انسان در عین گمراهی خود را در زمره هدایت یافتگان ببیند (بابازاده، آیین دوستی در اسلام، ۱۳۷٤: ٤٥٤). بنابراین دوست و معاشر بد، عامل ویرانگری برای نابودی شخصیت انسان است. راه رهایی از شرارت دوستان ناباب این است که هیچ سخن و طرحی را بدون تأمل و سنجش از دوست نپذیرفته، اعتماد صد درصد بدون آزمایش کافی به کسی نکرده و همچنین با افراد ناشناخته طرح دوستی نریزد (همان: ۱۸-۱۲۳). دوست در کسب بینش و باورهای انسان تأثیرگذار است، زیرا دوست بد باورهای نادرست را و دوست خوب باورهای مفید و سودمند را به انسان القا می کند.



### مؤلفههاي فرايند اصلاح باورها

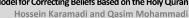
قرآن برای اصلاح امور فرهنگی جامعه جاهلی فرایندی را طی کرد و با گذراندن مراحل زیر توانست تحول عمده در زمینه باورهای غلط مردم آن روز ایجاد کند. تجربه تاریخی نشان میدهد که اسلام با استفاده از الگوی نوین خویش در ایجاد تغییر و اصلاح موفق بوده است.

1. استفاده از وسایل ارتباطی زمان: در ابتدای امر، اسلام از همان وسایل ارتباطی زمان جاهلیت مانند شعر و خطابه بهره گرفت. البته با تغییر پیام و محتوا و در ادامه ابزار جدید مانند قرآن، سنت، اذان، روابط دوستانه و شخصی، مسجد و حج را ابداع کرد و به کار گرفت (خندان، تبلیغ اسلامی و دانش ارتباطات اجتماعی، ۱۳۷٤: ۲۲۱).

۲. ابداع نهادها و نمادهای جدید ارتباطی: از جمله مسائل مهم و قابل توجه در روش تبلیغ پیامبر، ابداع نهادها و نمادهایی بوده که تا زمان عصر دعوت ایشان رواج نداشت و این رسانهسازی نقش مؤثر و مهمی در یادآوری معارف دینی داشت که ازجمله آنها می توان به مسجد، نماز، نماز جمعه، اذان، اقامه، منبر، کتابت و نویسندگی اشاره کرد (الویری، شیوههای فرهنگی – ارتباطی پیامبر در عهد مکی، ۱۳۸۳: ۳۵؛ مطهری، ده گفتار، ۱۳۸۵: ۲۳۶). مراد از جنبه تبلیغی بودن اذان و اقامه این است که یکی از مهم ترین روشهای تبلیغ، القاء از طریق تکرار است و در این دو شعار دینی که هر روز پنج بار تکرار می شود، بسیاری از معارف و تعالیم دینی به صورت کوتاه و موجز مورد تأکید قرار می گیرد (الویری، شیوههای فرهنگی – ارتباطی پیامبر در عهد مکی، ۱۳۸۳: ۵۳ – ۵۶).

۳. تحول محتوایی در ابزارها و روشها: در زبان عربی، فنونی چون شعر و خطابه و نویسندگی وجود داشت، ولی ازلحاظ معنا محدود بود. با ظهور اسلامی، تحولاتی در این فنون پدید آمد و دین اسلام در هر سه زمینه اثر گذاشت و به معنای شعر هم وسعت داد و در خطابه نیز تحول عظیم ایحاد کرد. پیامبر در زمان حضور در مکه و همچنین در مدینه، به ویژه در نماز جمعه ها، از روش خطابه بیش تر استفاده می کردند (مطهری، ده گفتار، ۱۳۸۵: ۲۳۰–۲۳۶). ایشان افراد سرشناسی را که دارای نفوذ در میان قوم خود بودند، شناسایی و با آنان ارتباط برقرار می کردند. نخست، آنان را به اسلام دعوت می کرد و سپس، از نفوذ آنان در ترویج دین و باورهای آن بهره می گرفتند (فیاض، تاریخ اسلام، ۱۳۸۵: ۲۳).

2. منش و شخصیت به عنوان اسوه: تنها استفاده از ابزار قدیم و جدید و ایجاد تحول در محتوا و روش برای اصلاح و تغییر کافی نبود، باید پیامبر هم خود الگو می شدند و هم الگوهایی را برای پیاده کردن ارزش های دینی معرفی می کرند. بی شک، اخلاق، عطوفت و مهربانی پیامبر در جهت پذیرش پیامهای آسمانی نقش به سزایی داشت. قرآن می فرماید که در پرتو رحمت و لطف پروردگار تو





با مردم نرمخو و مهربان شدی، درحالی که اگر خشن و تندخو و سنگ دل بودی از اطراف تو پراکنده می شدند (آل عمران/۱۰۹). بسیار اندکاند کسانی که از آدمهای بداخلاق و خشن پیامی را بیذیرند و بدان پایبند شوند.

- o. استفاده از منطق و استدلال در پیامها: ازآنجایی که انسانها متفاوت اند، برخی از منش و برخی از روش و منطق تأثیر می پذیرند. اسلام از همه ابزار و وسایل برای اقناع مخاطب بهره گرفت. کسانی بودند که جز از طریق منطق و استدلال پیامی را نمی پذیرفتند؛ پیامبر ﷺ در برابر آنان از این شیوه بهره گرفت. وقتی قریش از حصین درخواست کردند که با پیامبر صحبت کنند تا آن حضرت از بتهای آنها به بدی یاد نکند، وی به نزد پیامبر ا آمد و خطاب به ایشان گفت: چه می گویید؟ چرا بتهای ما را به بدی یاد میکنی؟ پیامبر در پاسخ فرمود که ای حصین چند خدا را می پرستی؟ وی گفت که هفت خدا را در زمین و یک خدا را در آسمان. حضرت پرسید: وقتی زیانی متوجه تو میشود، کدامیک را مي خواني؟ حصين گفت: خداي را كه در آسمان است. حضرت فرمود: اگر اموال تو از بين برود، كدام یک را می خوانی؟ گفت: خدایی را که در آسمان است. حضرت فرمود: همان است که دعای تو را اجابت می کند و حال آن که تو برای او شریک قائل می شوی. ای حصین ایمان بیاور تا در امان باشی و حصین نیز اسلام آورد (الویری، شیوههای فرهنگی- ارتباطی پیامبر که در عهد مکی، ۱۳۸۳: ۵۵).
- 7. اعزام مبلغ: در مراحل بعد که مسلمانان قوت گرفتند و نیروها در دامان مکتب اسلام پرورش یافتند و از حضور پیامبر استفاده کردند، بهعنوان مبلغ به نقاط دیگر اعزام شدند تا مردمی را که از فیض حضور محروم بودند با عقائد اسلامی آشنا سازند. پیامبری به همراه بیعت کنندگان از شهر پثرب، مصعببن زبیر را برای خواندن قرآن، بیان احکام و تعالیم دین اسلام اعزام کردند. ایشان همین روش را برای مکانهای دیگر نیز به کار گرفتند (فیاض، تاریخ اسلام، ۱۳۸۶: ۱۰۵-۲۰۱).
- ۷. مبارزه با خرافات: برخی باورهای خرافی از پیشینیان در بین مردم بود. برخی دیگر از اعتقادات انحرافی در اثر کجفهمی و غرضورزی در جامعه آن روز پیدا می شد و همین باورهای غلط به نسل های بعد نیز منتقل می گشت. پیامبر او ظیفه داشت که باورهای نادرست را اصلاح کند و همچنین از شکل گیری باورهای انحرافی جدید جلوگیری کند و این کار را هم انجام دادند. برای نمونه، یگانه پسر ایشان که بیش از یک سال و ده ماه نداشت، درگذشت و خورشید در آن روز به مدت دو ساعت گرفت. وقتی عموم مردم على رغم گرويدن به اسلام بر اساس تفكرهاي خرافي و جاهلي گرفتن خورشيد را نشانه اي از همدردي كيهان با درد و غم پیامبرﷺ تفسیر کردند، ایشان بدون تأمل به میان آنان رفتند و با لحن قاطع به آنان گفتند که ماه و خورشید دو نشانه از نشانه های خدایند؛ برای مرگ و یا زندگی کسی نمی گیرند، پس هرگاه چنین دیدید به مسجدهای خود پناه برید (زرگری نژاد، تاریخ صدر اسلام، ۱۳۸۶: ۵۵۲).



۸. مبارزه با جنگهای روانی: وقتی مشرکان و منافقان دیدند که نمی توانند با مسلمانان مقابله کنند و آنان روزبهروز قوی تر و خودشان ضعیف تر می شوند، از حربههای دیگر استفاده کردند. شایعاتی را پراکندند تا بتوانند مسلمانان را دچار شک و تردید کنند که آیا راه در پیش گرفته درست است؟ آیا اعتقاد و باورهایشان صحیح است یا نه؟ قرآن نمونههای فراوانی را در این زمینه نقل می کند. برای نمونه، عدهای از دانشمندان یهود نقشه ماهرانه ای برای متزلزل ساختن بعضی از مؤمنان طرح کرده و با یک دیگر تبانی کردند که صبح گاهان خدمت پیامبر برسند و در ظاهر ایمان بیاورند و مسلمان شوند، ولی در پایان روز از این آیین برگردند. هنگامی که از آنان پرسش شود چرا چنین کرده اند، بگویند که ما صفات محمد را از نزدیک مشاهده کردیم و هنگامی که به کتب دینی خود مراجعه کرده و یا با دانشمندان دینی خود مشورت کردیم، دیدیم صفات و روش او با آنچه در کتب ما است تطبیق نمی کند. این بازگشت سبب می شد تا عده ای بگویند که اینان به کتب آسمانی از ما آگاه ترند و آنچه را گفته اند راست می گویند و به این وسیله ایمان و اعتقادشان متزلزل می گردد. آیه ۷۲ سوره آل عمران نازل شد و به مؤمنان هشدار داد تا متوجه توطنه خطرناک باشند (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۹۷: ۱۳۶۲).

#### نتبجه

در تعریفی ساده، باورها اندیشههایی هستند که فرد بهدرستی و حقانیت آنها اعتقاد دارد. باورها لزوما ریشه در واقعیت ندارند و می توانند منطقی و غیر منطقی باشند. هر شخص ممکن است آدمی را موجودی بدسرشت بیندارد، فرد دیگری ممکن است او را موجودی نیکسرشت بداند که به زمین پا گذاشته تا مسیر کمال را طی کند. موفقیتها و شکستهای هر فرد و همچنین انتخابهای وی تا حدودی از طریق باورها شکل می گیرد. یکی از عوامل محدودساز در زندگی آدمی، باورهای اوست و وی باید باورهای اشتباه و نادرست خود را شناسایی کند و باورهای درست را جایگزین آنها کند.

تغییر باور و شناخت در روانشناسی شناختی موردتوجه روان درمانگران رفتارهای شناختی قرار گرفته است. آنان بر این باورند که افکار ناسازگارانه، نگرشها و فرضهای نادرست و انحرافی (خطاهای شناختی)، پیامدهای ناگواری را در پی دارد و در این زمینه الگوهایی را برای برای تغییر بیان کردهاند. یکی از مدلهای که در درمان رفتارهای شناختی مورد استفاده قرار گرفته مدل (ABC) آلبرت الیس است. ایده اصلی این مدل این است که با فکرکردن به رویدادهای تحریککننده ( Consquences) احساسات و رفتارهای مان (Consquences) را به وجود می آوریم که این احساسات ناشی از باورها (Beleifs)، به ویژه باورهای غیرمنطقی ماست. با این همه، می توان با تغییردادن افکار درونی و زیر سؤال بردن آنها، رفتارهای ناامیدکننده را کنار گذاشت.



در این بین، قرآن کریم که اصلاح باورها یکی از مهم ترین اهداف آن است، از الگوی مشخص و متمایزی سخن به میان می آورد. این الگو از ساختار اساسی توجه به ظرفیتهای درونی، تبیین، عوامل و زمینهها و فرایند اصلاح باورها برخوردار است که هریک از آنها دارای مؤلفههای گوناگونی است. نخست، گرایشهای فطری و حقیقت جویی و میل به جاودانگی همراه با گرایش به پرستش، ظرفیتهای درونی انسان زنده می گردد. پس از آن، با روشهای مختلف استدلال، ملموسسازی، علم آموزی و سیر در آفاق و انفس، می توان زمینه عمل آگاهانه را در انسان فراهم ساخت و به تبیین آن پرداخت. در این میان، عوامل و زمینههایی چون پیروی کورکورانه، فقدان هویت، شبههافکنی، حب دنیا و هم نشینان بد، به بشر یادآور می شود. افزون بر این، با توجه به اینکه ایجاد یک باور یا تغییر و اصلاح آن در طی زمان صورت می گیرد، موارد یادشده باید در یک فرایند به اجرا درآید. در این الگو، به ترتیب، وسایل ارتباطی رایج در هر عصر، ابداع نمادها و نهادهای جدید ارتباطی، اسوهسازی، استفاده از منطق و استدلال، اعزام مبلغ، مبارزه با خرافات و مبارزه با جنگهای روانی، مورداستفاده قرار می گیرد.

همانگونه که مشاهده می شود، این الگو ابعاد و جوانب گوناگونی را برای اصلاح باورها موردتوجه قرار داده است. در این الگو، از سویی آدمی دارای گرایشهای فطری و ظرفیتهای درونی در نظر گرفته شده است که می توان با زنده نگه داشتن آنها از باورهای نادرست ناسازگار با فطرت الهی دوری جست و به اصلاح آنها پرداخت. از سوی دیگر، آدمی تحت تأثیر عوامل بیرونی مختلفی قرار دارد که می تواند او را به بیراهه بکشاند. در این صورت، برای اصلاح باورها باید هم درون و هم بیرون فرد موردتوجه قرار گیرد. افزون بر این، فرایند و مراحل اصلاح باورها نیز بسیار مهم است. امروزه که با انواع گوناگونی از باورهای نادرست و انحرافی مردم به ویژه نوجوانان و جوانان مواجه ایم، این الگو از اهمیت گوناگونی برخوردار است. بر اساس این الگو، می توان به اصلاح باورهای آنان همت گماشت و توجه آنان زیادی برخوردار است. بر اساس این الگو، می توان به اصلاح باورهای آنان همت گماشت و توجه آنان را به داشته های خود و نیز محیط پیرامون معطوف کرد. همچنین، در اصلاح باورهای آنان نباید از رسانه های ارتباط جمعی امروزی، معرفی اسوه ها، به کارگیری منطق و استدلال، دوستی با آنان و مبارزه با جنگهای روانی بیگانگان غافل شد.

به پژوهشگران پیشنهاد می شود پرسش نامه ای برای الگوی موردنظر برگرفته از قرآن کریم بسازند و روایی و پایایی آن را به دست آورند. همچنین، آنان می توانند این الگو را در برخی از مراکز، مدارس و یا استان ها به اجرا در آورند تا در مقایسه با دیگر الگوها، میزان دست یابی آن را به نتایج مطلوب مشخص کنند.



#### منابع

- ۱. قرآن کریم، ترجمه: محمدعلی رضایی اصفهانی و جمعی از اساتید جامعة المصطفی،
  ۱۳۸۸. انتشارات بین المللی المصطفی، قم: چاپ دوم، ۱۳۸۸.
- ابن بابویه، محمدبن علی، الخصال، دفتر انتشارات اسلامی جامعه مدرسین حوزه علمیه قم،
  قم: ۱۳۹۲.
- ۳. الویری، محسن، «شیوههای فرهنگی ارتباطی پیامبر در عهد مکی»، فصل نامه پژوهشی دانشگاه امام صادق دین ش ۲۱، ۱۳۸۳.
  - ٤. بابازاده، على اكبر، آيين دوستى در اسلام، دفتر تحقيقات و انتشارات بدر، تهران: ١٣٧٤.
    - ٥. باقرى، خسرو، نگاهى نو به تربيت اسلامى، مدرسه، تهران: ١٤٠٠.
- ۲. بناری، علی همت و احمدلو، مسلم، مولفه های فرایند ایجاد انگیزش در تربیت اخلاقی از منظر قرآن کریم، دو فصلنامه علمی قرآن و علم، شماره ۳۱، پاییز و زمستان ۱۴۰۱.
- ۷. تاجالدین، مرضیه و پازارگادی، مهرنوش، «قرآن کریم و نهضت تربیتی پرورشی: مؤلفهها و شاخصهای تربیتی از دیدگاه قرآن کریم»، فصل نامه قرآنی کوثر، ش ۳۲، ۱۳۸۸.
- ۸. تصدیقی، محمدعلی و تصدیقی، فروغ، «موانع تحقیق و فرهنگ پژوهش در نظام آموزش عالی»، فصل نامه مهندسی فرهنگی، ش ۳۱، ۱۳۸۸.
  - ٩. حر عاملي، محمدبن حسن، وسائل الشيعه، آل البيت، قم: ١٣٨٦.
- ۱۰. حمید، نجمه و همکاران، «اثربخشی گروه درمانی شناختی رفتاری مبتنی بر رویکرد منطقی عاطفی الیس بر منبع کنترل و پیشرفت تحصیلی دانشجویان پزشکی»، فصل نامه پژوهش در نظامهای آموزشی، ش ۲۲، ۱۳۹۲.
- ۱۱. خندان، محسن، تبلیغ اسلامی و دانش ارتباطات اجتماعی، مرکز چاپ و نشر سازمان تبلیغات اسلامی، تهران: ۱۳۷٤.
  - ۱۲. رضوانی، علی اصغر، اسلام و پاسخ به شبهات، مسجد مقدس جمکران، قم: ۱۳۸٦.
    - ۱۳. زرگری نژاد، غلامحسین، تاریخ صدر اسلام (عصر نبوت)، سمت، تهران: ۱۳۸٤.
- ۱٤. ساجدی، ابوالفضل، تربیت اعتقادی و شاخصهای آن، مرکز بررسیهای استراتژیک ریاست جمهوری، تهران: ۱۳۹۱.
- ۱۵. سیف، علی اکبر، روانشناسی پرورشی نوین (روانشناسی یادگیری و آموزش)، دوران، تهران: ۱۲۰۱.



- ۱۲. سیف، علی اکبر، تغییر رفتار و رفتاردرمانی: نظریهها و روشها، دوران، تهران: ۲۰۱۲.
- ۱۷. شعبانپور، محمد، بشارتی، زهرا، «راهکارهای اخلاقی مقابله با مؤلفههای جاهلیت در جوامع مدرن (با تکیه بر قرآن و دعای مکارم الأخلاق)»، پژوهشنامه معارف قرآنی، ش ۱۳۹۲، ۱۵.
- ۱۸. شفیع آبادی، عبدالله و ناصری، غلامرضا، نظریههای مشاوره و روان درمانی، نشر دانشگاهی، تهران: ۱٤۰۱.
- ۱۹. صدر، سید موسی، «قرآن و شیوه اصلاح فرهنگ»، نشریه پژوهشهای قرآنی، ش ۵۶ و ۵۰، ۱۳۸۷.
- ۰۲. صفورایی، محمدمهدی، «نقش اعتقادات، بینشها و باورهای دینی در کارآمدی خانواده»، معرفت، ش ۱۶۳،۱۳۹۰.
  - ٢١. طباطبايي، محمدحسين، تفسير الميزان، رجا، تهران: ١٣٦٧.
- ۲۲. فروغی، محمدعلی، سیر حکمت در اروپا: سقراط و افلاطون، شرکت نشر کتاب هرمس، تهران: ۱۳۹۸.
- ۲۳. فری، مایکل، شناخت درمانگری گروهی، ترجمه مسعود جان بزرگی، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، قم: ۱۳۸۸.
  - ۲٤. فياض، على اكبر، تاريخ اسلام، دانشگاه تهران، تهران: ١٣٨٤.
- ۲۵. قربانیان، مجتبی، «مبانی تحول عقیده انسان از منظر قرآن کریم»، نشریه قرآن، فرهنگ و تمدن، ش ۱، ۱۳۹۹.
- ۲۲. کریمی، یوسف و صفاری نیا، مجید، «روان شناسی اجتماعی و تغییر نگرش مصرف کنندگان انرژی»، نشریه انرژی ایران، ش ۲۲، ۱۳۸٤.
  - ٢٧. كليني، محمدبن يعقوب، الكافي، دارالثقلين، قم: ١٣٩٣.
  - ۲۸. لیهی، رابرت، فنون شناخت درمانی، ترجمه لادن فتی و همکاران، دانژه، تهران: ۲۰ ۱۲.
    - ٢٩. مجلسي، محمدباقر، بحارالانوار، اسلاميه، قم: ١٣٨٦.
      - ۳۰. مطهری، مرتضی، ده گفتار، صدرا، تهران: ۱۳۸۵.
    - ٣١. مكارمشيرازى، ناصر، تفسير نمونه، دارالكتب الاسلاميه، قم: ١٣٩٧.



#### References

- V. Quran Karim (Translation of the Holy Quran): Translated by Mohammad Ali Rezaei Esfahani and A Group of Professors at Al-Mustafa International University, Al-Mustafa International University Publications, Qom: Ynd Edition, YNAA SH (Y. 19 CE).
- Y. Alavi, Mohsen, "Siwaye Farhandi Irtibati Payamber dar Adh Makki (Cultural-Communicative Methods of the Prophet (PBUH) in the Meccan Era)", Faslnameh-e Pazhuheshi-ye Daneshgah-e Imam Sadiq (AS) (Imam Sadiq University Research Journal), Issue YY, YYAT SH (Y\*\* £ CE).
- T. Babazadeh, Ali Akbar, Ayin-e Dosti dar Islam (The Ritual of Friendship in Islam), Daftr-e Tahqiqat va Entesharat Badr (Badr Research and Publications Office), Tehran: \TYV & SH (\1990 CE).
- Eslami (A Glimpse at Islamic Education), Madrasah, Tehran: 15.. SH (7.71 CE).
- Fayyaz, Ali Akbar, Tarikh-e Islam (History of Islam), Daneshgah-e Tehran, Tehran: Υ٣٨٤ SH (Υ··· CE).
- 7. Benari, Ali Hammat and Ahmadlou, Muslim, the components of the process of creating motivation in moral education from the perspective of the Holy Qur'an, Quran and Science Journal, Volume 17, Number 71, March 117, Pages 77-07.
- Y. Frey, Michael, Fanoon-e Shinakhti Darmani (Group Psychotherapy Techniques), Translated by Masoud Jan Bozorgi, The Research Institute of Seminary and University, Oom: \\^\\^\ A SH (\forall \cdot \cdot \quad CE).
- A. Furoghi, Mohammad Ali, Sayr-e Hikmat dar Europā: Sokrat va Aflaton (The Journey of Philosophy in Europe: Socrates and Plato), Sherkat-e Nashr-e Ketab Hermes, Tehran: \\^9\\ SH (\^1\\ CE).
- 4. Hamid, Najmeh, et al., "Athabakhshi Gorohe Darmani Shenakhti Raftari Mubtani bar Rukarde Mantiqi—A'tifi Alyes bar Ma'ba' Kontrol wa Pishraft Tahsili Danesjuyan Pizishki (The Efficacy of Cognitive-Behavioral Group Therapy Based on the Rational-Emotive Approach on the Locus of Control and Academic Progress of Medical Students)", Faslnameh-e Pazhuhesh dar Nezam-haye Amoozeshi (Research in Educational Systems Journal), Issue YY, YTAY SH (YYYT CE).
- ۱۰. Hurr Ameli, Mohammad bin Hassan, Wasail al-Shi'a (The Means of the Shia), Alul Bayt, Qom: ۱۳۸۱ SH (۲۰۰۷ CE).
- ۱۲. Karimi, Yousef, Safarinezhad, Majid, "Rawanshenasi Ejtimai wa Taghyeer Nagaresh Masraf Kunandadan Energy (Social Psychology and Changing the Attitudes of Energy Consumers)", Nashriyeh Energi-ye Iran (Iranian Energy Journal), Issue ۲۲, ۱۳۸٤ SH (۲۰۰۰ CE).
- Yr. Khendan, Mohsen, Tabligh-e Eslami va Danesh-e Ertebatat-e Ejtema'i (Islamic Preaching and the Science of Social Communications), Markaz-e Chap va Nashr-e Sazman-e Tablighat-e Eslami (Center for Printing and Publications of the Islamic Preaching Organization), Tehran: Yrys SH (1990 CE).
- ۱٤. Kulayni, Mohammad bin Ya'qub, Al-Kafi, Dar al-Thaqalayn, Qom: ۱۳۹۳ SH (۲۰۱۶ CE).
- 1°. Layhi, Robert, Fanoon-e Shinakhti Darmani (Techniques of Group Psychotherapy), Translated by Ladan Fati and Collaborators, Danzhe, Tehran: 15. SH (7.71 CE).
- Najlisi, Mohammad Baqir, Bihar al-Anwar (The Oceans of Lights), Islamiyyah, Qom: NAN SH (Y...Y CE).
- Y. Makarem Shirazi, Naser, Tafsir-e Namuneh (The Exemplary Interpretation), Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Qom: YTAV SH (Y-YA CE).
- ۱۸. Motahhari, Murtadha, Daheh Goftar (Ten Discourses), Sadra, Tehran: ۱۳۸۰ SH (۲۰۰۶ CE).



## Academic Journal of the Qur'an and Science, Spring and Summer Y + Yr, \V(rY), P: $\xi$ r-1 $\xi$ The Model for Correcting Beliefs Based on the Holy Quran





- 19. Qorbanian, Mojtaba, "Mabnani Tahawwul Aqeede Insan az Manzr Quran Karim (Foundations of the Transformation of Human Belief from the Perspective of the Holy Quran)", Nashriyeh Quran, Farhang va Tamaddon (Quran, Culture, and Civilization Journal), Issue 1, 1799 SH (7070 CE).
- ۲۰. Rezavani, Ali Asghar, Islam va Pasokh be Shubhat (Islam and Responses to Doubts), Masjid-e Moqaddas-e Jamkaran, Qom: ۱۳۸۹ SH (۲۰۰۷ CE).
- YI. Sadr, Sayyid Musa, "Quran wa Shiwaye Islah Farhang (The Quran and the Method of Cultural Reform)", Nashriyeh Pazhuheshha-ye Quran-i (Quranic Research Journal), Issues of and oo, ITAY SH (Y.ACE).
- YY. Safurayi, Mohammad Mehdi, "Naqsh E'tiqadat; Bineshha wa Bawarhaye Dini dar Karamadi Khanwade (The Role of Beliefs; Perspectives and Religious Convictions in the Efficiency of the Family)", Ma'arif Journal, Issue 177, 179. SH (Y.11 CE).
- Yr. Saif, Ali Akbar, Ravanshenasi-ye Parvarishi-ye Novin (Ravanshenasi-ye Yaddashgari va Amoozesh) (Modern Educational Psychology: Learning and Teaching Psychology), Dowran, Tehran: Y:Y SH (Y:YY CE).
- Yé. Sajidi, Abu al-Fadl, Tarbiyat-e E'teghadi va Shakhes-haye An (Belief-Based Education and Its Indicators), Markaz-e Barnash-haye Strategic-e Rayasat-e Jomhuri (Center for Strategic Studies of the Presidency), Tehran: Yeas SH (Yeas)
- Yo. Shabanpour, Mohammad, Basharati, Zahra, "Rahkarhaye Akhlaqi Muqabala ba Moallafahaye Jahiliyyat dar Jawame' Modern: Ba Tikye bar Quran wa Duaye Makarim Akhlaq (Ethical Strategies to Confront Components of Ignorance in Modern Societies: Based on the Quran and the Dua of Makarim al-Akhlaq)", Pazhuheshnameh Ma'arif-e Quran-i (Quranic Sciences Research Journal), Issue Yo, YMAY SH (YOY) CE).
- YT. Shafieabadi, Abdullah and Naseri, Gholamreza, Nazariyehaye Moshavereh va Ravandari-ye Ravan-Darmani (Counseling and Psychotherapy Theories), University Press, Tehran: 15.1 SH (Y.YY CE).
- Tabatabai, Mohammad Hussein, Tafsir al-Mizan (The Scale in Quranic Exegesis), Raja, Tehran: ۱۳۹۷ SH (۱۹۸۸ CE).
- YA. Taj al-Din, Marzieh, Pazargadi, Mehrnoush, "Quran Karim wa Nehdhat Tarbiyati Parwarishi: Moallafaha wa Shikhisha Tarbiyati az Didgah Quran Karim (The Holy Quran and the Educational Movement: Components and Indicators of Education from the Perspective of the Holy Quran)", Faslnameh-e Quran-i Kowsar (Kowsar Quran Quarterly), Issue "Y, YWAA SH (Y · · \* CE).
- Tasdiqi, Mohammad Ali, Tasdiqi, Forough, "Mawane' Tahqiq wa Farhang Pazuhesh dar Nizam Amuzesh A'li (Obstacles to Research Culture in the Higher Education System)", Faslnameh-e Muhandesi-ye Farhangi (Cultural Engineering Journal), Issue ۳٦, ١٣٨٨ SH (٢٠٠٩ CE).
- r. Zargarinejad, Gholamhossein, Tarikh-e Sadr-e Eslam (Asr-e Nabowat) (The History of the Early Era of Islam: The Prophetic Era), SAMT, Tehran: \\text{YA\foliage} SH (\text{Y...} CE).