

# An Examining the Conflict between Quranic Expressions and Literary Science (Literature) with an Emphasis on Critically Analyzing the Rational Basis of Literary Doubts of Soha \*

#### Mahdi Mashayikhi \

#### **Abstract**



Among the criticisms that skeptics have raised regarding the Quran, the presence of literary inconsistencies within this celestial book is noteworthy. Accordingly, the author of the book 'Critique of the Quran,' in the chapter on Quranic writing errors, presents the viewpoint of the incompatibility of verses with literary science (literature). The prevalence of these instances on the one hand and the critical responses provided on the other hand underscore the necessity of discussing the rationale behind raising doubts and subjecting them to fundamental scrutiny. So, this article investigates and critically examines the doubts and categorizes them. Three reasons were identified: \( \). incorrect assumptions made by the author regarding the applicability of the rules and eloquence and rhetoric of the Quranic text, 7. deficiency in literary rules and linguistic intricacies of the Arabic language, \(^{\text{r}}\). the presence of destructive and biased intentions in raising doubts. The results of the investigation indicate that the Quran, as the most eloquent Arabic discourse, serves as a benchmark for rules, and Arabs, from the beginning of its revelation until today, acknowledge its eloquence and rhetoric. Literary judgment of Quranic verses is contingent upon mastering the rules and being aware of the linguistic intricacies of Arabic, and it is not qualified to be undertaken with limited literary knowledge. Moreover, based on evidence, the author has not committed to impartiality and non-bias in critiquing a text and has not collected these doubts with the aim of promoting disbelief and atheism.

**Keywords:** Literary Doubts, Critique of the Quranic, Contradict, Quranic Doubts, Kaf for the Second Person.

<sup>1.</sup> Senior Professor (Higher Level Studies) at the Qom Seminary: (mah.mash@chmail.ir).



<sup>\*</sup> Date of Receiving: Y & June Y • YY, Date of Approving: \ January Y • YY.



مقاله علمی ـ یژوهشی

## بررسی تعارض نماهای قرآن و دانش ادبیات با تأکید بر شبهات سها \*

## مهدی مشایخی<sup>۱</sup>



چکیده

از جمله ایرادهایی که شبههافکنان درباره قرآن مطرح کردهاند، وجود تعارضهای ادبیاتی در این کتاب آسمانی است. بر همین اساس نویسنده کتاب «نقد قرآن» در فصل خطاهای نوشتاری قرآن، دیدگاه ناسازگاری آیات با دانش ادبیات را ارائه کرده است. فراوانی این موارد از سویی و پاسخهای قابل نقدی که داده شده از سوی دیگر، ضرورت بحث از چرایی طرح شبهات و نقد بنیادین آنها را نشان می دهد. به همین منظور، در این مقاله بررسی و چرایی طرح شبهات واکاوی و استقصا شد و سه علت بهدست آمد که عبارتند از: ۱. پیشفرضهای نادرست نویسنده درباره سنجهبودن قواعد و فصاحت و بلاغت قرآن کریم؛ ۲. ضعف دانشی در قواعد ادبی و ظرافتهای زبان عربی؛ ۳. وجود اندیشههای تخریبی و غرضورزی در طرح شبهات. نتیجه بررسیها نشان می دهد قرآن کریم به عنوان فصیح ترین سخن عرب، سنجه برای قواعد است و عرب از آغاز نزول تا به امروز به فصاحت و بلاغت آن اعتراف دارد. قضاوت ادبی درباره آیات قرآن نیز در گرو تسلّط بر قواعد و آگاهی از ظرافتهای زبان عرب بوده و با دانش ادبی اندک، صلاحیت برای این کار وجود ندارد. افزون بر این ـ به استناد شواهد ـ نویسنده و با دانش ادبی اندک، صلاحیت برای این کار وجود ندارد. افزون بر این ـ به استناد شواهد ـ نویسنده تعهدی نسبت به رعایت قانون بی طرفی و عدم غرض ورزی در نقد یک متن نداشته و با هدف ترویج تعهدی نسبت به رعایت قانون بی طرفی و عدم غرض ورزی در نقد یک متن نداشته و با هدف ترویج کفر و الحاد، این شبهات را جمع آوری کرده است.

كليدواژهها: شبهات ادبى سها، نقد قرآن، تعارض نما، شبهات قرآني، كاف خطاب.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠١/٠٤/٠٣ و تاریخ تأیید: ۱٤٠١/١٠/٠٤.

۱. دانش آموخته دكترى و استاد سطح عالى حوزه علميه قم ؛ (mah.mash@chmail.ir).



## طرح مسأله

قرآن کریم، افزون بر تعالیم و دستورات هدایتگر، به اقرار عرب فصیح عصر نزول، در اوج فصاحت و بلاغت قرار دارد و نمونهای نداشته و ندارد. با این وجود مستشرقان و دگراندیشان، آن را آماج شبهات نحوی و بلاغی قرار دادهاند. هدف آنان از این شبهات به اقرار خودشان، ردّ اعجاز قرآن و درنهایت انکار نبوت پیامبر اکرم و الهی بودن دین اسلام بوده است.

در سالهای اخیر نیز کتابی با نام «نقد قرآن» از نویسنده یا نویسندگانی با نام مستعار «دکتر سها»، تألیف و عرضه شد. این کتاب، شبهات گوناگونی ازجمله نحوی و بلاغی به قرآن کریم وارد کرده است. بدیهی است که عالمان دینی به عنوان حافظان دین و ایمان امت اسلامی، وظیفه دارند در مقابل این شبهات از حقانیت قرآن و اعجاز آن دفاع کرده، از گمراهشدن مسلمانان جلوگیری کنند. مفسران و ادیبان در آثار و نوشتههای خود، هرگاه با آیات شبههدار برخورد کردهاند، پاسخهای علمی به این شبهات داده و ساحت قرآن کریم را پاک و منزّه دانستهاند؛ امّا از سویی تجمیع این شبهات در یکجا، زمینه اثرپذیری ذهن مخاطب را بیشتر میکند و از سوی دیگر در بسیاری موارد، پاسخها از جانب مقابل قابل نقد هستند و حتی باعث سردرگمی مخاطب ناآشنا با ادبیات عرب شده، درنهایت مجال اثر گذاری شبهات و انحراف از قرآن و دین بیشتر می شود. بنابراین برای مقابله با چنین شبههافکنی، باید علّت و منشأ طرح این همه شبهه را یافت و به نقد آن پرداخت تا شبهات از اساس کنار گذاشته شوند. ازاین رو، تحقیق حاضر درصدد یافتن چرایی طرح شبهات ادبی «نقد قرآن» و نقد آن است. با بررسی شبهات ادبی سها به روش استقرائی، سه علّت برای طرح آنها به دست آمده است.

#### ييشينه

پیش از سها، هاشم العربی در یکی از پیوستهایش به کتاب «مقالة فی الاسلام»، شبهات ادبی قرآن را به تفصیل مطرح کرده است. علامه بلاغی در کتاب «الهدی الی دین المصطفی» و پس از ایشان، آیتالله معرفت در کتاب «شبهات و ردود» به ردّ این شبهات پرداختهاند. افزون بر این، بسیاری از شبهات سها قبل از اینکه او طرح کند، در بسیاری از تفاسیر مورد اهتمام مفسران و حتی کتابهای ادبی و اصول نحو بوده و آنها را مردود دانستهاند. آثار زیادی نیز در این زمینه تألیف شده است که مهمترین آنها عبارتند از: کتاب «بررسی مبانی کتاب نقد قرآن دکتر سها»، اثر استاد محمدعلی رضاییاصفهانی؛ مقاله «نقد دلایل مستشرقان در ادعای اغلاط نحوی قرآن»، اثر علی کریمپورقراملکی و محمد امینی؛ رساله «نقد شبهات ناظر به برخی اشکالات ادبی در قرآن» و مقاله «تحلیل انتقادی انگاره خطاهای نحوی (مرفوعات شبهات ناظر به برخی اشکالات ادبی در قرآن» و مقاله «تحلیل انتقادی انگاره خطاهای نحوی (مرفوعات و منصوبات) قرآن در کتاب نقد قرآن» اثر صدیقه فرهادیان.





آثار یادشده، یا در مقام حصر تمام علتهای طرح شبهات ادبی نبودهاند و یا به اشارهای بسنده کرده و سپس به پاسخ موردی شبهات پرداختهاند؛ اما اثری که با محوریت چرایی طرح شبهات ادبی و حصر آن شکل گرفته باشد، یافت نشد. ازاین جهت، رسالت مقاله پیشرو، نخست در جهت یافتن و تجمیع علّتهای طرح شبهات ادبی است که با جستجو در میان شبهات ادبی «نقد قرآن» و یافتن مجموعاً سه علّت، انجام و از تکثر بی جهت اجتناب شده است. در مرحله بعد، علّتها و نمونههای منطبق بر آنها، نقد و بررسی می شوند.

### مفهوم شناسي

#### ١۔ شبهات ادبی

شبهات جمع «شبهه» از ریشه «شَبه» است و در اصل به معنای همانندیِ چیزی نسبت به چیز دیگر است (زبیدی، تاج العروس من جواهر القاموس، ۱۶۱۶ق: ۱۹/ ۵۱). این همانندی ممکن است از جهت شکل ظاهری باشد و باعث مشتبه شدن امور بر مردم شود؛ مثل ﴿وَ ما قَتَلُوهُ وَ ما صَلَبُوهُ وَ لَکِنْ اَرْ جهت شکل ظاهری باشد و باعث مشتبه شدن او را کشتند، و نه بر دار آویختند؛ لکن امر بر آنها مشتبه شد»، یا از جهت عقیده باشد؛ یعنی عقیده ای، رنگ حق به خود بگیرد و شبیه آن شود. واژه «شُبهه» در اصطلاح یعنی دو چیز به دلیل شباهتی که دارند قابل تمییز از هم نباشند. بنابراین شبهه از آن جهت، شبهه نامیده می شود که شبیه حق است (راغب اصفهانی، مفردات الفاظ القرآن، ۱۶۱۲ق: ۲۰ ۶۰۳).

ادبی منسوب به «ادب» و ادب در لغت به معنای خوش اخلاقی، زیرکی، تمرین نفس و هر تمرین پسندیده است که انسان به وسیله آن به فضیلتی دست یابد (مدنی، الطراز الاوّل، ۱۳۸۶ش: ۲۷۶۱). در اصطلاح محل بحث، ادب نام دانشی است که به وسیله آن از خلل در کلام عرب پرهیز می شود. دانش ادب دوازده شاخه دارد که برخی از آنها عبارتند از: لغت، صرف، اشتقاق، نحو، معانی، بیان و عروض (همان: ۲۷۲۱).

شبهات ادبی، شبهاتی مربوط به دانشهای ادبی هستند؛ مثلاً مربوط به لغت، صرف، نحو، معانی و بیان (فصاحت و بلاغت).

#### علتهای طرح شبهات ادبی توسط سها

با بررسی شبهات ادبی کتاب «نقد قرآن»، سه علّت و منشأ برای طرح این شبهات، به دست میآید که عبارتند از: پیشفرضهای نادرست؛ ضعف دانشی؛ وجود اندیشههای تخریبی و غرضورزی.





## بررسی علّت نخست؛ پیش فرض های نادرست

دو پیش فرض نادرستی که باعث طرح شبهات ادبی شده، عبارتند از:

## ۱ ـ سنجهبودن قواعد ادبیات، برای کاربستهای عربی و ازجمله قرآن کریم

سها بر این باور است که آیات قرآن باید مطابق قواعد موجود در کتابهای ادبی باشند و بسیاری از شبهات «نقد قرآن» بر همین اساس هستند. برای بررسی این باور، ابتدا اشارهای به فضای زبان و ادب در عصر نزول لازم است. عرب جزیرةالعرب در هنگام نزول قرآن به درجهای بالا در زبان عربی رسیده بود. سخنوری و سرائیدن اشعار فصیح و بلیغ در آن برهه، یک ارزش بالای اجتماعی بود، تا آنجا که اشعار برگزیده با عنوان «معلّقات سبع» در کعبه نصب شده بود؛ امّا هنوز قواعدی برای این زبان تدوین نشده و همان ضوابط فطری با درجات مختلف و لهجههای متنوع، حکمفرما بود.

در چنین شرایطی پیامبر اکرم به به نبوّت مبعوث شد و قرآن کریم را به عنوان معجزه خود ارائه کرد. عرب فصیح در مواجهه با قرآن و عجز از همانندآوری، سرتسلیم در برابر آن فرود آورد و حتّی صاحبان معلّقات سبع، شبانه آثار خود را از کعبه جمع کردند. دعوت قرآن به آوردن حتی سورهای مثل قرآن و عجز عرب جاهلی فصیح از اجابت این دعوت و تهمتهایی که به پیامبر در قبال قرآن زدند، گواهی روشن بر اعجاب عرب از قرآن است.

فضای عصر نزول که فضای شعر، ادب، فصاحب و بلاغت بود و همچنین بهخطرافتادن منافع مشرکان، بهترین بهانه هستند بر اینکه مشرکان ضمن اهتمام به ردّ قرآن، اگر عیب و نقص و ایرادی در الفاظ قرآن ببینند در مجامع فریاد بزنند؛ اما با وجود آن همه انگیزه برای مقابله با قرآن، نتوانستند کوچکترین ایرادی به آن بگیرند و از قرآن بهعنوان فصیح ترین و بلیغ ترین کلام استقبال کردند و بلکه قرآن مایه انضباط و پیشرفت زبان عربی شد. ولید بن مغیره با اینکه خود را داناترین در شعر و قصیده میداند؛ ولی قرآن را دارای حلاوت و برتر از سایر سخنان شمرده است (شلتاغ عبود، القرآن و الدراسات اللغویة و الادبیة، ۱۶۱۳ق: ۵۰).

زبان عرب که تا آن روز ضابطه مند نبود، به برکت قرآن ضابطه مند شد. امیرالمؤمنین به خاطر حفظ زبان عربی از خطا، اصول مختصری را وضع و انشا کرده و تکمیل آن را به ابوالاسود الدئلی واگذار کردند (مدنی، الحدائق الندیة، بیتا: ۱۱ ؛ طاهری اندانی، نقش حضرت علی الله در گسترش دانش های قرآنی، ۱۳۹۲ش، ۳۵)؛ بنابراین قواعد نحوی پس از قرآن و بر اساس کاربست های فصیح که در صدر آنها، قرآن قرار داشت، شکل گرفت و معنا ندارد پس از آن، به استناد همان قواعد به معارضه با قرآن مبادرت شود. بر همین اساس سیوطی، ابن جنی و ابن انباری، بر اینکه سماع از عرب





یکی از اصلی ترین ادله نحوی است، اتفاق نظر دارند (سیوطی، الاقتراح فی علم اصول النحو، بی تا:۲۷)؛ امّا گویا سها اصلاً توجهی به این نکته ندارد و صرفاً بر اساس قواعدی که به صورت ناقص در کتب نحوی ملاحظه کرده، به اشکال کردن پرداخته است.

نحویون برای ساخت قواعد، به هر سماع و نقلی استناد نکردهاند؛ بلکه سراغ کلامی میروند که به فصاحت گویندهاش اطمینان داشته باشند؛ به همین خاطر است که به کلام عرب جاهلی قبل اسلام (مثل امرئ القیس و اعشی) و مُخَضْرَمِین (کسانی که دوران جاهلیت و اسلام را درک کردهاند؛ مثل لبید و حسان) و اسلامیین (کسانی که در صدر اسلام بودهاند؛ همچون جریر و فرزدق و شاعران دوران بنی امیه) استدلال و استناد می کنند؛ امّا هرگز به کلام مولِّدین و محدِّثین (کسانی که پس از سه دسته قبل بودهاند؛ مثل بشار و ابی نواس) احتجاج نمی کنند (همان: ۸۱ و ۷۰؛ سیوطی، شرح شواهد المغنی، بی تا: ۳/۱). سه دسته نخست، بر اساس فطرت خود سخن می گویند و سخن شان غلط نیست و به تعبیری در استعمال شان معصوم اند.

از سوی دیگر، در هر زبانی اصیل ترین استعمالش، از اهمیت و اعتبار بالایی برخوردار است تا آنجا که قواعد، نباید ناسازگاری با آن اثر اصیل داشته باشند؛ بلکه همواره در چارچوب آن اثر، بر قواعد مُهر صحت یا بطلان زده می شود. در زبان فارسی، شاهنامه چنین جایگاهی دارد و ملاک تصحیح متون ادبی است. در زبان عرب این جایگاه؛ بدون اندکی مبالغه، از آنِ قرآن است؛ زیرا قرآن به عنوان شاهکار ادبیات عرب، در قله فصاحت و بلاغت قرار دارد.

همین جاست که ابن حزم با تعجب می گوید: «جای بسی تعجب دارد از کسی که وقتی لفظی در شعر یا نثر از امری القیس یا زهیر ... یا از سایر عرب ببیند، آن را در زبان عرب قرار داده و می پذیرد؛ اما وقتی کلامی از خدا ـ که خالق زبانها و اهل زبانهاست ـ ببیند، به آن توجه نکرده و به عنوان دلیل نمی پذیرد؛ بلکه توجیهش می کند.» (ابن حزم، الفصل فی الملل و الأهواء و النحل، بی تا: ۱۰۸/۳). گویا شعر، اصل و قرآن، فرع است؛ در حالی که قرآن و کلام پیامبر و حتی أئمه معصومین طبق تقسیمی که ارائه شد، قابلیت استدلال و استشهاد برای ساخت قواعد را دارند. (ر.ک: رضایی اصفهانی و اردلان، تحلیل کارکردهای جریان ادبی معاصر قرآن، ۱۰۶۱ش، ۱۲)

با این توضیحات روشن شد که قواعد، سنجه قرآن نیستند؛ بلکه این قرآن است که به خاطر اوج فصاحت و بلاغت خود، سنجه برای قواعد است؛ تاآنجاکه مرحوم ابن جنّی گفته: «اگر [در موردی] سماع و قیاس با هم تعارض کنند، سماع مقدم است ...؛ چون تو به زبان عرب سخن می گویی و در تمام موارد، تابع مثال های آنها هستی.» (ابن جنی، الخصائص، بی تا: ۱۵۲/۱). آیت الله خوئی نیز



فرمودهاند: «اگر در قرآن سخنی ناسازگار با کلام عرب وجود داشت، بلیغان عرب همان را دستآویز ایراد به قرآن قرار میدادند و اگر چنین عیبی، یک نمونه هم داشت در طول تاریخ نقل شده و به ما میرسید. افزون بر این، زمان نزول قرآن، خبری از قواعد نبود و قواعد پس از آن، از کلام عرب استخراج شدند. حتی اگر قرآن را وحی الهی ندانیم، در بلیغ بودن آن شکی نیست و به همین خاطر یکی از منابع استنباط قوانین ادبی بوده است؛ چون چیزی از کلام بلیغان معاصر پیامبر کم ندارد. معنای این سخن، آن است که اگر قاعدهای با قرآن مخالفت داشت این، نقض بر آن قاعده است؛ نه نقد استعمال قرآنی» (خوئی، البیان فی تفسیر القرآن، ۱٤۳۰ق: ۸۲).

چند نمونه از شبهات سها که بر این پیش فرض استوارند:

۱\_ بر اساس قواعد مدوّن نحو، دسته هایی از حروف، از عوامل محسوب شده، در مابعد خود عمل می کنند. حروف مشبهة بالفعل، یکی از همین دسته هاست. این حروف بر مبتدا و خبر داخل شده، به مبتدا نصب می دهند و اسم این حروف خواهد بود؛ همان طور که به خبر رفع می دهند و خبر این حروف خواهد بود (رضی، شرح الرضی علی الکافیة، ۱۳۸۶ش: ۱۳۳۶ش. بر اساس همین قاعده، سها مدعی شده است: اسم «إنْ» در آیه شریفه ﴿قالُوا إِنْ هذانِ لَساحِران﴾ (طه/۲۳) باید «هذین» و منصوب باشد. وی «هذان» را غلط دانسته است (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش: ۸۲۰).

#### بررسى

۱\_۱. نخستین نکته مطرح در این آیه شریفه، این است که: قرانت صحیح (حفص از عاصم) \_ همانگونه که در قرآنهای فعلی مشاهده می شود و آیت الله معرفت نیز فرموده اند \_ تخفیف «إن» است؛ یعنی به درستی که این دو، دو ساحرند. بر اساس این قرائت، آیه شریفه با قواعد نحوی مطابقت دارد؛ چون «إنْ» غالباً عمل نمی کند (ناآگاهی سها از قواعد). شاهد بر مخفّف بودن «إنْ» از «إنّ» از «إنّ» طبق این قرائت، «لام» ابتدائی است که بر خبر داخل شده است؛ زیرا یکی از جاهای کاربرد «لام» ابتدا، پس از «إنّ» است (سیوطی، البهجة المرضیة، بی تا: ۷-۲۲۱؛ ابن هشام، مغنی اللبیب، بی تا: ۱/ ۲۲۸ با بنه کوفیون که «إنْ» مخفّفه را قبول ندارند، در تمام موارد «إنْ» را نافیه و «لام» پس از آن را به معنای «إلاّ» می دانند؛ یعنی نیستند آن دو، مگر دو ساحر (ابن هشام، مغنی اللبیب، بی تا: ۱/ ۳۷)؛ طبق این ترکیب نیز اشکالی در آیه شریفه وجود ندارد.

۱-۲. بنا بر قرائت «إنّ» در آیه شریفه، محکم ترین پاسخ به سها همان است که در نقد پیشفرض نخست (سنجه بودن قواعد برای قرآن) بیان شد. قواعد از استعمال عرب فصیح استنباط می شوند و فصیح ترین کلام عرب به اقرار عرب عصر نزول، همین قرآن بوده است. بنابراین نمی توان به استعمال قرآنی خرده گرفت و در واقع این استعمال، گویای جواز رفع اسم پس از «إنّ»؛ همانند نصب آن است.



۱-۳. افزون بر این، درباره ترکیب آیه شریفه، طبق قرائت تشدید، نظریههای متعددی بین دانشمندان نحو وجود دارد:

۱-۳-۱. مبرّد «إنّ» در آیه شریفه را به معنای «نعم» و جمله پس از آن را، یک جمله اسمیه می داند؛ یعنی بله؛ این دو، دو ساحرند.

۱-۳-۲. برخی گفته اند: «إنّ» در آیه شریفه از حروف مشبهة بالفعل و اسم آن، ضمیر شأن محذوف و خبر آن، جمله اسمیه «هذان لساحران» است (همان: ۱/ ۳۸).

بدیهی است که با رد پیش فرض نخست، اشکال نویسنده «نقد قرآن» از اساس دفع می شود و نیازی به نظریه های یادشده نیست؛ گرچه پس از اینکه صحت و بلکه الگوبودن کاربست قرآنی پذیرفته شد، تبیین وجه آن هم اشکالی ندارد.

۲\_ یکی از حروف عطف در زبان عرب، «ثُمَّ» است و در جایی که ترتیب و فاصله زمانی وجود داشته باشد، کاربرد دارد. بر همین اساس سها به کاربست کلمه «ثمّ» در این آیه شریفه اشکال کرده است: ﴿وَ أَنَّ هذا صِراطِي مُسْتَقِیماً فَاتَّبِعُوهُ وَ لا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِکُمْ عَنْ سَبِیلِهِ ذلِکُمْ وَصَّاکُمْ بِهِ لَعَلَّکُمْ است: ﴿وَ أَنَّ هذا صِراطِي مُسْتَقِیماً فَاتَّبِعُوهُ وَ لا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِکُمْ عَنْ سَبِیلِهِ ذلِکُمْ وَصَّاکُمْ بِهِ لَعَلَّکُمْ است: ﴿وَ أَنَّ هذا صِراطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَ لا تَتَّبُعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِکُمْ عَنْ سَبِیلِهِ ذلِکُمْ وَصَّاکُمْ بِهِ لَعَلَّکُمْ است: ﴿وَ أَنَّ هذا مِا اللَّذِي أَحْسَنَ وَ تَفْصِیلاً لِکُلِّ شَیءٍ ﴾ (انعام/۱۵۲-۱۵۳)؛ «این راه مستقیم من است، از آن پیروی کنید! و از راه های پراکنده پیروی نکنید که شما را از طریق حق، دور می سازد! این چیزی است که خداوند شما را به آن سفارش می کند، شاید پرهیزگاری پیشه کنید! \* سپس به موسی کتاب دادیم؛ (و نعمت خود را) بر آنها که نیکوکار بودند، کامل کردیم؛ و همه چیز را روشن ساختیم.»

سها گفته: «بعد از چه چیزی یا چه زمانی؟ در آیه ۱۵۳ و حتی آیات قبل، هیچ چیزی که «ثمّ» را به آن بتوان ارجاع داد، وجود ندارد. به علاوه از نظر دقت گفتار، لازم بوده که به جای «ثمّ» کلمه «قبل» آورده می شد؛ چون در آیه ۱۵۳ دعوت محمد آمده و طبعاً دعوت موسی این در آیه ۱۵۶ از نظر زمانی قبل از محمد بوده است» (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش: ۸٦٦). درواقع سها دو اشکال به آیه شریفه وارد کرده است؛ یکی اینکه معطوف علیهِ مناسبی برای «ثمّ» وجود ندارد. دوّم اینکه ویژگی ترتیب «ثمّ» در اینحا رعایت نشده است.

#### ررسی

۱-۲. بر اساس آنچه در ردّ پیشفرض نخست سها گذشت، اگر قواعد کتابهای نحوی، با آیات سازگاری نداشته باشند، این نشاندهنده نقص قواعد است؛ نه خطای فصیح ترین کلام عربی که در جایگاه منبع به دست آوردن قواعد قرار دارد.



۲-۲. خود نحویون بر اساس نمونههای فراوان در کلام فصیح؛ ازجمله قرآن کریم، درباره لزوم وجود ترتیب و مهلت در کاربست «ثمّ» اختلاف دارند و در موارد متعددی به نبودن ترتیب یا مهلت اذعان کرده یا درصدد توجیه بر آمدهاند؛ ازجمله: آیه شریفه ﴿خَلَقَکُمْ مِنْ نَفْسٍ واحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْها وَعِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْها وَرَهُ وَرَمُرُهُ)؛ «شما را از یک نفس آفرید، آنگاه همسرش را از آن آفرید.» در این آیه شریفه برخی گفته اند: «ثمّ» بر ترتیب دلالت نمی کند؛ چون لازمهاش تأخّرِ آفریدن حوّا از آفریدن بقیه انسانهاست (ابنهشام، مغنی اللبیب، بی تا: ۱/ ۱۱۷). یا مثلاً ابن مالک در آیه ۱۵۶ سوره انعام، گفته: «ثمّ» مهلت را نمی رساند (همان: ۱/ ۱۱۸)؛ پس نمی توان به عنوان قاعده کلی در کاربست «ثمّ»، ترتیب و مهلت را لازم دانست.

۲-۳. مفسّران نکتههای متنوعی برای وجه کاربست «ثمّ» در آیه ۱۵۶ سوره انعام مطرح کردهاند:

۲-۳-۱. علامه طباطبایی با استفاده از سیاق آیات قبل و بعد، گفته است: وصایای یادشده در آیات قبل، کلیات مشترک بین تمام شرایع بوده، به همین خاطر، در آیه ۱۵۶ با یک التفات، از تشریع اجمالی تکالیف برای همه شرایع، به بیان تفصیلی تکالیف در کتاب حضرت موسی این پرداخته است. در ادامه نیز آیه ۱۵۰ به بیان تفصیلی تکالیف در کتاب پیامبر اکرم اشاره می کند (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۳۹۰ق:۳۸۳/۳ـ۳۸۱). بنابراین علامه، «ثمّ» را حاوی یک التفات از اجمال به تفصیل می داند که بیگانه از ترتیب هم نیست؛ بلکه حاوی ترتیب رایج تفصیل بعد از اجمال است.

۲-۳-۲. اصلاً «ثمّ» در مقام عطف یک واقعه بر واقعه دیگر نیست تا به تقدم زمانی معطوف بر معطوف علیه، خرده گرفته شود؛ بلکه این «ثمّ» خبری را بر خبری (ترتیب در اِخبار) عطف کرده است (ابن هشام، مغنی البیب، بی تا: ۱۱۸/۱؛ طبرسی، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۲ش: ۶/ ۵۹۰؛ بیضاوی، انوار التنزیل و اسرار التأویل، ۱٤۱۸ق: ۲/ ۱۸۹). چنین کاربستی در گویش عرفی نیز فراوان است؛ مثل: «بَلَغَنی ما صنعت الیوم ثُمّ ما صنعت أمسِ أعجبُ»؛ خبر آنچه امروز انجام دادی، به من رسیده سپس [این خبر را به تو بگویم که:] آنچه دیروز انجام دادی، شگفت انگیزتر بود (ابن هشام، مغنی اللبیب، بی تا: ۱/ ۱۱۸)؛ البته به طور قطع، گوینده حکیم از تقدیم و تأخیر خبر غرض خاصی را دنبال می کند.

## ٢ عدم باور به فصاحت و بلاغت قرآن كريم

با بررسی برخی شبهات ادبی در کتاب «نقد قرآن» معلوم می شود نویسنده صرفاً با نگاهی سطحی به آیات و توهم ناسازگاری، شبهه خود را مطرح کرده؛ درحالی که اگر اندکی به ادعای عرب از آغاز نزول تا به امروز، مبنی بر فصاحت و بلاغت قرآن بها می داد، به خود زحمت می داد تا با نگاه عمیق تر و





کمی جستجو به بررسی آیات بپردازد؛ شاید به خطای خود پی ببرد. قرآن کریم زمانی نازل شده است که شعرا در بازار «عکاظ» به شعرخوانی می پرداختند و شعرهای برتر را با عنوان «معلّقات سبع» با آب طلا نوشته، بر دیوار کعبه آویزان می کردند. همین عرب با نزول قرآن، ناگزیر اعتراف کرد که این سخن بالاتر از افق کلام انسان است؛ مثلاً ولید بن مغیره درباره قرآن گفته: «سخنی است که از هر سخن دیگر بالاتر می رود و هیچ سخنی بر آن برتری نمی یابد.» (رجبی، «قرآن و تفسیر: اعجاز قرآن»، دیگر بالاتر می مستشرقانی همچون فلیپ نیز بر عظمت و اوج فصاحت و بلاغت قرآن تأکید کرده اند؛ وی می نویسد: «از حیث فصاحت و بلاغت هیچ کتابی به مقام قرآن نمی رسد ... قرآن نخستین اثر منثور زبان عرب بوده و هنوز نیز بهترین نمونه نثر عربی است» (کریم پورقراملکی و امینی، نخستین اثر منثور زبان عرب بوده و هنوز نیز بهترین نمونه نثر عربی است» (کریم پورقراملکی و امینی، نخستین اثر منشور زبان عرب بوده و هنوز نیز بهترین نمونه نثر عربی است» (کریم پورقراملکی و امینی، نخستین اثر منشور زبان عرب بوده و هنوز نیز بهترین نمونه نثر عربی است» (کریم پورقراملکی و امینی، نقد دلایل مستشرقان در ادعای اغلاط نحوی قرآن، ۱۳۹۸ش: ۹۵).

در کتابهای تاریخی و علوم قرآنی گفته شده است که افراد متعددی درصدد همانندآوری برای قرآن بودهاند؛ ولی با بررسی قرآن به عجز خویش پی برده، منصرف شدند و یا با ارائه چیزی شبیه قرآن، موجبات رسوایی خود را فراهم کردند؛ مثل مسیلمه کذّاب (ر.ک: معرفت، التمهید فی علوم القرآن، ۱٤۱۰ق: ۲۵۱/۶و، ۲۳۰).

باید توجه داشت که یکی از شرایط فصیح بودن سخن، این است که از لحاظ قواعد صرف و نحو، خطایی نداشته باشد. و وقتی عرب با آن اشعار کذایی، سر تعظیم در مقابل فصاحت و بلاغت قرآن، فرود می آورد، به این معناست که آن را از حیث کلمات و ساختار و اعراب (صرف و نحو) بی عیب می داند.

#### چند نمونه:

۱- در آیه شریفه ﴿ذلِكَ وَ مَنْ یُعَظِّمْ شَعائِرَ اللَّهِ فَإِنَّها مِنْ تَقُوّی الْقُلُوبِ ﴾ (حج/٣٣)؛ «مَن» اسم شرط و مبتداست و درباره خبر آن، اختلاف وجود دارد؛ برخی خبر آن را «یُعَظِّمْ شعائِرَ الله» و برخی «فَإِنَّها مِنْ تَقُوّی الْقُلُوبِ» و برخی مجموع این دو میدانند. همچنین دانشمندان نحو گفته اند: باید در جزاء ضمیری باشد که به اسم شرط برگردد (ابن هشام، مغنی اللبیب، بی تا: ۲/ ۲۷٤). سها آیه شریفه را چنین ترجمه کرده است: «این است و هرکس شعائر خدا را بزرگ دارد، در حقیقت او از پاکی دلهاست.» آنگاه ضمن ارجاع ضمیر «فإنّها» به «مَنْ» گفته است: «آوردن ضمیر «ها» در «فإنّها» تناسبی با «مَن» که مبتداست، ندارد. ضمیر «ها» نمی تواند به «مَن» برگردد. فرم درست جمله این است: هرکس شعایر خدا را بزرگ دارد، در حقیقت او فرد پاکی است» (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش: ۸٤۷).



#### بررسى

۱-۱. افزون بر استواری این اشکال بر پیش فرض نخست، اگر سها به فصاحت و بلاغت قرآن باور داشت، کمی بیشتر تأمل می کرد و با صرف یک احتمال خطا در مرجع ضمیر و غفلت از وجه صحیح در مرجع ضمیر و معنای «مِن»، به آیه شریفه اشکال نمی کرد.

۱-۲. در آیه شریفه، ضمیر «فإنّها» به مصدر مستفاد از شرط (تعظیم شعائر) بر می گردد؛ همانند برگشت ضمیر «هو» در آیه شریفه «اعدلُوا هُو أقرَبُ للتَّقوَی» به عدل. تأنیث ضمیر «فانّها» نیز یا به خاطر جایزبودن تذکیر و تأنیث در مصدر (تعظیم) است و یا از جهت کلمه «شعائر»؛ با این توضیح که مضاف در «تعظیم شعائر» حذف شده و «شعائر» جای آن و مرجع ضمیر قرار گرفته است و به خاطر جمع مکسّربودن، با آن معامله مؤنث می شود (طباطبایی، المیزان، ۱۳۹۰ق: ۱۲۹ هری).

۱-۳. مرکز اشکال سها این است که باید ضمیری از جزاء به اسم شرط برگردد و این درست نیست؛ زیرا:

۱-۳-۱. این قاعده، موارد نقض بسیاری در قرآن کریم و اشعار عرب دارد؛ مثل: ﴿فَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزاءً مَوْفُورا﴾ (اسراء/۲۳)؛ ﴿مَهْما تَأْتِنا بِهِ مِنْ آیَةٍ لِتَسْحَرَنا بِها فَما نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِین﴾ (اعراف/۱۳۲)؛ ﴿أَیًّا ما تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْماءُ الْحُسْنی﴾ (اسراء/۱۰). در هیچیک از این آیات، ضمیری از جزاء به «مَنْ»، «مَهما» و «أییًّا» برنگشته است.

۱-۳-۲. خود نحویون بر این قاعده اجماع نداشته، اختلاف جدی بینشان وجود دارد (ناظرالجیش، شرح التسهیل المسمّی تمهید القواعد بشرح تسهیل الفوائد، بی تا: ۴٤٢٤٩). عجب از بسیاری مفسران و کسانی که قرآن کریم را ترکیب کردهاند، این است که در تمام مواردی که بهزعم آنها این قاعده رعایت نشده، دست به توجیه زدهاند (ر.ک: زمخشری، الکشاف، ۱٤۰۷ق:۲۷۷۲؛ عکبری، التبیان فی اعراب القرآن، ۱٤۱۹ق:۲۷۷۱؛ سمین، الدر المصون فی علوم الکتاب المکنون، ۱۶۱۶ق:۱۵۷/۵؛ ابنعاشور، التحریر و التنویر، ۲۲۱ق:۱۸۲/۷).

۱-٤. صرف نظر از «۱-۳»، مفسران ضمير عائد به اسم شرط را محذوف دانسته و به گونه اى تقدير گرفته اند؛ مثلاً: «فإنّ تعظيمَ الشعائرِ مِنه مِنْ تقوى القلوب» (ر. ک: عکبرى، التبيان فى اعراب القرآن، ۱٤۱۹ق: ۲۷۷؛ سمين، الدر المصون فى علوم الکتاب المکنون، ۱٤۱۶ق: ۱٤۷/٥؛ ابن عاشور، التحرير و التنوير، ۲۲۰ق: ۱۸۲/۱۷؛ هرکس شعائر الهى را بزرگ دارد پس در حقیقت این بزرگ داشت شعائر (توسط او)، از تقواى قلبها ناشى مى شود.



۱-٥. افزون بر این، سها انتظار داشته بر طبق ذوق او گفته شود: و مَنْ یُعَظِّمْ شعائرَ اللّهِ فإنّه طاهرً...؟ امّا در آیه شریفه جزای دیگری انتخاب شده که هم علت و منشأ این طهارت قلبی را بیان کرده («مِن» نشویه) و هم تشویق به تقوا و تعظیم شعائر می کند؛ مثل اینکه گفته شود: کسی که نماز شب می خواند ناشی از مراقبه او در طی روز است.

۲\_یکی از راههای متعدی کردن فعل به مفعولٌ به، استفاده از حرف جر «باء» و «لام» است که البته درباره «لام» اختلاف است؛ مثال: ﴿ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِم﴾ (بقره/۱۷)؛ «خدا نورشان را برد»، ما أحبَّ زیداً لِبَکْرِ؛ «چه چیزی دوستدارنده کرده زید را به بکر» (ابن هشام، مغنی اللبیب، بی تا: ۲/۱ او ۲۱۸). سها درباره آیه شریفه ﴿وَ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَ نُقَدِّسُ لَكَ﴾ (بقره/ ۳۰)؛ «ما تسبیح و حمد تو را به جا می آوریم، و تو را تقدیس می کنیم»، گفته: «فعل «نُقَدِّسُ شری خودش متعدی است و نباید دوباره با «لام» متعدی شود» (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش: ۸۶۹).

#### بررسى

۲-۱. وقتی سها بنا را بر عدم فصاحت این متن گذاشته، اصلاً به خود اجازه نمی دهد دنبال حقیقت باشد؛ در حالی که با اندکی تتبّع به فراوانی این کاربست در سخنان عرب، آگاه می شد. در بسیاری از نمونه های تعدیه، فعلی که خودش متعدّی به مفعولٌ به بوده با حرف جرّ بر سر همان مفعول، به کار رفته است؛ مثل (قول ابن میّادة): «و مَلَکْتَ ما بینَ العِراقِ وَ یَثرِبٍ / مُلْکاً أَجارَ لِمُسلمٍ وَ مُعاهَدٍ؛ و سلطنت پیدا کرده ای بر آنچه که بین عراق و مدینه است، سلطنتی که پناه داده (آن سلطنت)، مسلمان را و اهل ذمه را.» در این شعر، «أجار لِمُسلم» به همان معنای «أجارَ مسلماً» است (ابن هشام، مغنی اللبیب، بی تا: ۱/ ۲۱۵).

۲-۲. نحویون در این موارد، «لام» را زائده بین فعل متعدی و مفعولش دانسته اند. بنابراین نیازی به وجه های خلاف ظاهر؛ نظیر تضمین نیست (همان: ۱/ ۲۱۵؛ ر.ک: طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۲ش:۱/ ۱۷۸).

۲-۲. علامه بلاغی در توجیه استفاده از «لام» در خصوص این آیه شریفه گفته است: «در اینجا نیاز نبوده تقدیس شونده (خدا) بیان شود؛ بلکه اختصاص این تقدیس به خدا و وجود قصد قربت ـ که روح عبادت است ـ مهم بوده است.» (بلاغی، الهدی الی دین المصطفی، ۱۵۰۵ق: ۲/ ۳۴). طبق این وجه، «لام» زائده نخواهد بود؛ بلکه برای استحقاق است.

۳\_ در شریعت مقدس اسلام، خوردن برخی چیزها حرام است. در آیه ۳ سوره مائده، بسیاری از این محرّمات بیان شده اند؛ مردار، خون، گوشت خوک، حیواناتی که به غیر نام خدا ذبح شوند، حیوانات



خفه شده و...؛ امّا در آیه ۱٤٥ سوره انعام، تنها برخی از حرامهای یادشده در سوره مائده؛ آنهم به زبان حصر، آورده شده است. بر این اساس سها به حصر در آیه شریفه ﴿قُلْ لا أَجِدُ فِي ما أُوحِي إِلَي مُحَرَّماً عَلَى طاعِم يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَماً مَسْفُوحاً أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقاً أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ﴾ علی طاعِم یَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ یَکُونَ مَیْتَةً أَوْ دَماً مَسْفُوحاً أَوْ لَحْمَ خِنزِیرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقاً أُهِلَّ لِغَیْرِ اللّهِ بِهِ ﴾ (انعام ١٤٥)؛ «بگو: «در آنچه بر من وحی شده، هیچ غذای حرامی نمی یابم؛ به جز اینکه مردار باشد، یا خونی که بیرون ریخته، یا گوشت خوک ـ که اینها همه پلیدند ـ یا حیوانی که به گناه، هنگام سر بریدن، نام غیر خدا بر آن برده شده است. » اشکال گرفته که چیزهای حرام، بیش از موارد این آیه است و برخی در آیه ۳ سوره مائده بیان شده اند (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش:۸۷۷).

#### بررسى

۳ــ۱. سها به خاطر عدم باور به فصاحت و بلاغت قرآن، به برداشت بدوی خود اعتماد کرده و بر اساس آن، اشکال کرده است؛ درحالی که اگر فصاحت و بلاغت متن از راه دیگری اثبات شده باشد، رعایت کاربست صحیح حصر در آن، امری بدیهی است.

۳-۲. مفسران پیش از سها، به این شبهه توجه داشته و نکاتی را درباره حصر آیه شریفه بیان کرده اند: ۳-۲-۱. خدای متعال به خاطر تعظیم حرمت این سه مورد، آنها را در آیه ۱٤٥ سوره انعام بیان کرده و حرمت سایر موارد را در جاهای دیگر فرموده است؛ مخصوصاً با توجه به مکّیبودن سوره انعام و مدنی بودن سوره مائده، احتمال دارد مواردی که در سوره انعام نیامده، بعداً حرام شده باشند.

۳-۲-۲. «مُنْخَنِقَة»، «مَوْقُوذَة»، «مُتَرَدِّية» و غير اينها كه در سوره مائده آمده است، از مصاديق ميته (مردار) هستند و ميته در آيه ١٤٥ سوره انعام، نسبت به آيه ٣ سوره مائده اجمال در مقابل تفصيل است (طبرسي، مجمع البيان، ١٣٧٢ش: ٥٨٣/٤).

## بررسى علّت دوّم؛ ضعف دانشى

ضعف دانشی سها که مربوط به شبهات ادبی است را می توان در دو عنوان برشمرد:

۱ ـ بسنده کردن به شناخت ضعیف و ناکافی از قواعد، برای فهم ادبی از قرآن کریم

بسیاری از شبهاتی که نویسنده «نقد قرآن» مطرح کرده، ناشی از شناخت ناکافی از قواعد و اصطلاحات نحوی و بلاغی است. این ضعف در برخی از شبهات، بسیار روشن بوده و آگاهی اندک به نحو و بلاغت برای دچارنشدن به آنها کفایت می کرد.

کمترین داشته یک اشکال کننده قبل از ورود به اشکال، آگاهی از قواعد و اصطلاحات علم موردنظر است. اساساً کسی که نمی تواند اصطلاحات علم را بهدرستی به کار برد و حتی به اسم اشاره، ضمیر می گوید (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش:۸٦۱)، ارزش بحث هم ندارد.





برخی از شبهات نویسنده؛ مثل حذف نابجا، جملات ناتمام، شرط بدون جواب، سؤال بدون جواب، سؤال بدون جواب، حصر نادرست، تکرار نابجا، عدم تناسب انتهای آیات با متن آیه و عدم تناسب جواب شرط با شرط، ناشی از ضعف دانشی در علم معانی بیان و عدم توجه به قواعد آن؛ از قبیل حذف، اقسام حصر، تکرار و التفات است.

#### چند نمونه:

ا\_استثنا یعنی اخراج چیزی (مستثنی) از ماقبل (مستثنی منه). باتوجه این معنا، سها مدعی شده است: استثنا در آیات شریفه ﴿إِنَّكُمْ لَذَائِقُوا الْعَذَابِ الْأَلِیمِ\* وَ ما تُجْرَوْنَ إِلاَّ ما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ\* إِلاَّ عِبادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِینَ ﴾ (صافات/ ٤ ـ ٣٨)؛ «بهدرستی که، شما عذاب پردرد را خواهید چشید\* و جز آنچه می کردید جزا نمی یابید\* مگر بندگان پاکدل خدا. » نامعقول است؛ زیرا خطاب در آیات ٣٨ و ٣٩، به کفاری بوده که جهنم می روند و در آیه ۴ ٤ افراد مؤمن مخلص را از جهنمیان استثنا می کند؛ در حالی که افراد مخلص اصلاً از کافران نیستند تا از آنان استثنا شوند (سها، نقد قرآن، ١٣٩٣ شن ، ١٨٥). وی همین اشکال را در آیه شریفه ﴿فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابٍ أَلِیمٍ\* إِلاَّ الَّذِینَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ لَهُمْ أَجُرُ غَیْرُ مَمْنُونِ ﴾ (انشقاق/ ٢٥ ـ ٢٤)؛ «پس آنها را به عذابی دردناك بشارت ده! \* مگر کسانی که ایمان آورده و اعمال صالح انجام دادهاند که برای آنان پاداشی است قطع نشدنی!»، نیز مطرح کرده است (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ ش: ۱۲۸).

#### بررسى

این شبهه ناشی از بی اطلاعی نسبت به یک نکته ساده و پرکاربرد است که در تمام کتابهای نحوی کم وبیش بیان شده و ندانستن آن، نشان از سطح پایین دانش نحوی سها دارد؛ استثنا بر دو نوع است:

الف. استثنای متصل؛ یعنی مستثنی حقیقتاً داخل در مستثنی منه بوده و سپس اخراج شده است. مثل: «جائنی القوم إلا زیداً» (اشاره به جماعتی مشتمل بر زید).

ب. استثنای منقطع؛ یعنی مستثنی داخل در مستثنی منه نبوده است؛ حال یا از جنس آن بوده؛ ولی داخلش قرار نداشته؛ «مثل جائنی القومُ إلاّ زیداً» (اشاره به جماعتی خالی از زید) و یا اصلاً از جنس آن نبوده؛ مثل جائنی القومُ إلاّ حماراً» (مدنی، الحدائق الندیة، بیتا: ۲۸۸و ۲۹۰؛ رضی، شرح الرضی علی الکافیة، ۱۳۸۶ش: ۲/ ۷۵-۷۱؛ سیوطی، البهجة المرضیة، بیتا: ۲۱۵).

در كلام عرب فصيح و در صدر آن، قرآن كريم استثناى منقطع به فراوانى يافت مى شود؛ مثلاً در ﴿فَسَجَدَ الْمَلائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ \* إِلاَّ إِيْلِيسَ ﴾ (حجر/٣١-٣٠) و ﴿ما لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلاَّ اتَّباعَ الظَّنِّ ﴾ (نساء/١٥٧)، استثنا از نوع منقطع است؛ زيرا «ابليس» داخل در «ملائكة» و از جنس آنها نيست؛



همان طور که «ظنّ» داخل در «علم» و از جنس آن نیست. در آیه ۶۰ سوره صافات ـ همان طور که سها گفت ـ بندگان مخلص، از کفار و جهنمیان استثنا شده اند (مستثنّی منه: ضمیر «لذائقوا» یا ضمیر «ما تُجزون»). در آیه ۲۰ سوره انشقاق نیز، مؤمنان از کافران، استثنا شده اند و در هر دو آیه شریفه، استثنا از نوع منقطع است و ایرادی ندارد.

۲- «لكنّ» يكى از حروف مشبهةبالفعل است كه به مبتدا، نصب و به خبر، رفع مى دهد و اسم و خبر آن خواهند بود. در آيه شريفه «لكِنِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَ الْمُؤْمِنُونَ بِعالًا مِنْهُمْ وَ الْمُؤْمِنُونَ بِما أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَ ما أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ الْمُقِيمِينَ الصَّلاةَ وَ الْمُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَ الْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الآخِرِ أُولئِكَ سَنُؤْتِيهِمْ أَجْراً عَظِيما » (نساء/١٦٢)؛ «ولى راسخانِ در علم از آنها، و مؤمنان به تمام آنچه بر تو نازل شده، و آنچه پيش از تو نازل گرديده، ايمان مى آورند، و نمازگزاران و زكات دهندگان و ايمان آورندگان به خدا و روز قيامت، به زودى به همه آنان پاداش عظيمى خواهيم داد.» «المقيمين»، عطف بر «الراسخون» و يا شروع يک جمله اسميه جديد و عطف بر جمله «الراسخون... مِن قَبلِک» است، و طبق هر دو تركيب، بايد «المقيمون» مى فرمود. با توجه به اين نكته، سها مدعى شده: «المقيمين» كه در كنار اسمهاى مرفوع، منصوب شده است يا بايد همانند بقيه مرفوع باشد (اگر خبر محسوب شوند) يا بقيه هم منصوب شوند (اگر مبتدا محسوب شوند)» (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش: ۸۳۰).

#### بررسى

علّت این اشکال سها؛ افزون بر پیشفرض نخست از پیشفرضهای نادرست، شناخت ضعیف قواعد نحوی نیز هست؛ به این بیان که:

۲-۱. اگر «لکن» با تشدید باشد دو معمولش، اسم و خبر آن نامیده می شوند؛ امّا اگر بدون تشدید باشد و بر سر مبتدا و خبر داخل شود، طبق نظر مشهور نحویون عمل نمی کند و دو اسم بعدش همچنان مبتدا و خبرند (ابن هشام، مغنی اللبیب، بی تا: ۱/ ۲۹۲). بنابراین گفته سها که: اسم ها اگر مبتدا باشند، همه باید منصوب شوند، تعبیر درستی نیست؛ چه خبر «الراسخون»، «یؤمنون» باشد و چه «اولئک سنؤتیهم» (درویش، اعراب القرآن و بیانه، ۱۵۱۵ق: ۳۷۷/۲))؛ زیرا اوّلاً اگر اسم بعد «لکن»، مبتدا به شمار آید ـ که حتماً چنین است ـ باید مرفوع باشد و بقیه هم به خاطر عطف باید مرفوع شوند و (صرف نظر از ۲-۲) وجهی برای نصب آنها وجود ندارد. ثانیاً اگر مقصود ایشان از مبتدا، اسم «لکن» باشد، این هم غلط است؛ چون «لکن» اسم و خبر ندارد.

۲-۲. درباره نصب یا جرّ «المقیمین» و وجه آن، اختلاف وجود دارد که بیان تفصیلی، خارج از هدف این تحقیق است (ر.ک: طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۲ش:۳/ ۲۱۶). مشهورترین وجهی که در



تركيب «المقيمين» گفته شده است، قطع از تبعيت؛ از باب مدح و تعظيم است. در زبان عرب گاهي واژهای را که باید به اقتضای ظاهرش اعرابی بگیرد؛ برخلاف آن ظاهر، اعراب دیگری میدهند تا با تغيير ظاهري اسلوب جمله، اختصاص، مدح، تعظيم و امثال اينها، با غرضي بلاغي افاده شود و در اصطلاح به آن، باب مدح و تعظیم گویند (ر.ک: عباس حسن، النحو الوافی، ١٣٦٧ش:٣/ ٤٩٢)؛ مثلاً در «الحمد للهِ الحميدُ» به جاى اينكه «الحميد»، صفت و مكسور باشد، آن را مرفوع و خبر براى مبتداي محذوف دانستهاند؛ «هو الحميدُ». در آيه ١٦٢ سوره نساء نيز بهجاي اينكه «المُقيمين»؛ مانند بقیه کلماتِ جمع در آیه شریفه، مرفوع باشد، به صورت منصوب استعمال شده و در واقع به معنای «أخصُّ المقيمينَ الصلاةَ» يا «أمدحُ المقيمينَ الصلاةَ» است؛ يعني «مقصودم برياكنندگان نماز است» يا «مدح مى كنم برياكنندگان نماز را» (رضى، شرح الرضى على الكافية، ١٣٨٤ش:٢/ ٣٢٣\_٣٢٠؛ سیرافی، شرح کتاب سیبویه، بی تا: ۲/ ۵-۳۹٤). علت کاربست باب مدح و قطع از تبعیت، در آیه شريفه اين است كه مقصود از «المقيمين الصلوة» نمازگزاران معمولي كه نماز را بهخاطر وجوبش يا ترس از عقاب یا بهعنوان راهی برای دعا جهت زخارف دنیوی میخوانند، نیست؛ بلکه اینان نمازگزارانی هستند که وقت نماز را بهترین اوقات خود دانسته و نماز را از روی رغبت و شوق می خوانند. چنین نمازگزارانی در درجات بالای ایمان و توحید قرار دارند. در واقع با تغییر اعراب مورد انتظار و برجسته سازى، به اين نكته مهم توجه داده شده است (بلاغي، الهدى الى دين المصطفى، ٥٠٤١ق: ٢/٢٢).

## ۲ ـ بی توجهی به ظرافتهای زبان عربی و یکسان انگاری آن با سایر زبانها

به اذعان پژوهشگران زبان عربی، این زبان، جامع ظرافتها و ویژگیهایی است که در یک نگاه محتاطانه، کمتر زبانی بتواند ادعای داشتن برخی از آنها را داشته باشد؛ بهعنوان نمونه: یک عربزبان می تواند هنگام کاربرد اسم اشاره، جنس و کمیت اشاره شونده و مخاطبی که شنونده کلام است را مشخص کند؛ برای این کار به انتهای الفاظ مختلف اسم اشاره، «کاف خطاب» اضافه می کند؛ یا مثلاً آنجا که صفات متعددی را برای موصوفی می آورد، جهت برجسته سازی یک صفت، قطع از تبعیت انجام داده و یک اعراب متمایز برای آن در نظر می گیرد. بی توجهی به این نکته مهم، باعث برخی شبهات سها شده است.

#### چند نمونه:

۱ اسم اشاره باید در مفرد، تثنیه، جمع، تأنیث و تذکیر با مشارًالیه خود مطابقت کند. بر این اساس، نویسنده «نقد قرآن»، به کاربست «تِلکُما» در آیه شریفه «أَ لَمْ أَنْهَکُما عَنْ تِلْکُمَا الشَّجَرَةِ»



(اعراف/۲۲)؛ «آیا شما را از آن درخت نهی نکردم؟!»، و «تلکم» در آیه شریفه ﴿وَ نُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوها﴾ (اعراف/٤٣)؛ «و به آنان ندا داده می شود که این بهشت را به ارث بردید»، اشکال گرفته است (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش:۸۳۳)؛ زیرا مشار الیه در این دو آیه شریفه، «الشجرة» و «الجنة» است که هر دو مفرد مؤنثند و اسم اشاره مناسب آنها، «تلک» است؛ نه «تلکما» و «تلکم».

#### بررسى

همان طور که گذشت در زبان عرب از «کاف خطاب» جهت نشان دادن مخاطب استفاده می شود. بر این اساس، در آیه ۲۲ سوره اعراف، «تلکما» هم با مشارًالیه (الشجرة) که مفرد مؤنث است، مطابقت دارد و هم مخاطب مورد ندای پروردگار (حضرت آدم و حوّا) را نشان داده که دو نفرند. در آیه شریفه ۴۳ نیز «تلکم» هم با مشارًالیه (الجنة) که مفرد مؤنث است، مطابقت دارد و هم مخاطب مورد ندا (اصحاب بهشت) را نشان داده که جماعتی هستند.

۲\_ هر فعلی فاعلی دارد و این فاعل، اسم ظاهر یا ضمیر است. اگر ضمیر باشد، باید با مرجعش مطابقت کند. سها در آیات شریفه «هذانِ خَصْمانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ» (حج/۱۹)؛ «اینان دو گروهند که درباره پروردگارشان به مخاصمه و جدال پرداختند»، و ﴿وَ إِنْ طَائِفَتانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما ﴾ (حجرات/۹)؛ «و هر گاه دو گروه از مؤمنان با هم به نزاع و جنگ پردازند، آنها را آشتی دهید»، مدعی شده فعل با فاعل تناسب ندارد و برای فاعل تثنیه (خصمان \_ طائفتان)، فعل جمع (اختصموا \_ اقتتلوا) به کار رفته است (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش: ۸۳۱).

#### ررسی

۱-۲. سها در این شبهه؛ همانند موارد متعدد دیگر، اصطلاحات را درست به کار نبرده؛ زیرا «خصمان» و «طائفتان» فاعل نیستند؛ بلکه ضمیر «واو» در «اختصموا» و «اقتتلوا» فاعل است. افزون بر اینکه «اختصموا» و «اقتتلوا» فعل جمع نیستند؛ بلکه فاعلشان جمع است.

۲-۲. نکته اصلی در پاسخ این است که: از ویژگیهای کلام عرب، ملاحظه معنا در برگشت ضمیر به مرجع است؛ یعنی حتی اگر مرجع ضمیر - مثل این آیات - تثنیه باشد، می توان به اعتبار معنا و مصداق، از ضمیر جمع استفاده کرد (زمخشری، الکشاف، ۱٤۹۷ق: ۳/ ۱٤۹)؛ چنانکه در آیه شریفه ﴿وَ مِنْهُمْ مَنْ یَسْتَمِعُ إِلَیْكَ ﴾ (انعام/۲۰) به اعتبار لفظ «مَن»، ضمیر مفرد از «یستمع» به آن برگشته؛ امّا در آیه شریفه ﴿وَ مِنْهُمْ مَنْ یَسْتَمِعُونَ إِلَیْكَ ﴾ (یونس/۲۶) به اعتبار معنای «مَن»، ضمیر جمع برگشته است (مدنی، الحدائق الندیة، بی تا:۲۸۷). در آیه ۱۹ سوره حج، به خاطر زیادبودن مصداقهای خصم، «اختصموا» با ضمیر جمع آمده است. در آیه ۹ سوره حجرات نیز، به ملاحظه معنای «طائفتان»، ضمیر جمع در «اقتتلوا» به کار رفته؛ زیرا هر طائفه از جماعتی تشکیل شده و «طائفتان» مجموع این جماعتهاست. البته در همین آیه شریفه، برای «طائفتان» هم ضمیر جمع و هم ضمیر تثنیه وجود دارد.



## ۲-۲. در قرآن کریم چنین برگشت ضمیری وجه بلاغی هم دارد:

۲-۳-۱. در آیه ۱۹ سوره حج؛ از سویی دو طرفِ خصومت زیادند و شامل صاحبان ادیان و مذاهب مختلفی می شوند؛ اما از سوی دیگر، همه اینها در دو دسته اصلی حق یا باطل قرار می گیرند. جمع (اختصموا) و تثنیه (خصمان) بودن به یکی از این دو لحاظ است (طباطبایی، المیزان، ۱۳۹۰ق: ۳۲۰/۱۶).

۲-۳-۲. در آیه ۹ سوره حجرات گفته اند: از آنجایی که دو طائفه در حالت جنگ، مختلط و مجتمع اند از ضمیر جمع استفاده شده (اقتتلوا)؛ اما در حالت صلح که جدا و متمایزند، ضمیر تثنیه به کار رفته است (همان:۳۱٤/۱۸). علامه بلاغی نیز درباره وجه تثنیه بودن ضمیر «بینهما» در این آیه شریفه گفته: «صلح باید بین دو طائفه صورت بگیرد و صلح بین بعضی افراد دو طائفه؛ ولو زیاد هم باشند، فایده ندارد» (بلاغی، الهدی الی دین المصطفی، ۲۰۵ ق: ۲/ ۵۵).

## بررسی علّت سوم: وجود اندیشههای تخریبی و غرض ورزی

گرچه نویسنده در ابتدا خود را «دکتر سها» و درسخوانده مدارس دینی معرفی میکند (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش: ۳۱)؛ اما به نظر میرسد کتاب «نقد قرآن»، حاصل کار گروهی بوده (رضایی اصفهانی، بررسی مبانی کتاب «نقد قرآن» دکترسها، ۱۳۹۶ش: ۱۸)؛ و با هدف خاصی تدوین شده است. وی انگیزه خود از این همه شبهه را پنهان نکرده و بارها در میان عبارتهای کتاب، بیان کرده است.

سها در مقدمه کتاب و بر اساس شبهات مطرحشده، قرآن را کتابی ساخته بشر در محیط عربستان و تابع فرهنگ زمانه دانسته است (همان: ۳۲). اعجاز علمی آن را منکر شده (همان: ۲۱۵) و غلطبودن مطالب علمی آن را، دلیل بر ساخته بشر بودن می داند (همان: ۲۱۰). او می گوید: «اگر کسی خدای عاقل عالم عادل را قبول دارد، چارهای جز کنار گذاشتن محمد و دینش ندارد» (همان: ۹۲۸). وی درنهایت، همه ادیان را خرافه معرفی می کند و منکر وحی و الهام خدا به بشر می شود (همان: ۹۲۸)؛ امّا به این هم بسنده نکرده و در صفحات پایانی کتاب، منکر وجود خدای عالم و عاقل و... شده، اعتقاد به خدا را، اعتقاد به یک موجود وهمیِ مخلوق ذهن دانسته است (همان: ۹۳۲–۹۳۲). پس سها از نقد قرآن شروع کرده، درنهایت به انکار خدا رسیده است.

وی در مقدمه کتابش ادعا کرده است: «اگر خطائی توسط خودم یا مفسران، قابل توجیه (هرچند ضعیف) بود آن را کنار گذاشتم» (سها، نقد قرآن، ۱۳۹۳ش: ۳۲)؛ حال آنکه در بسیاری موارد، شبهات مطرح شده در این کتاب توسط مفسران مطرح و پاسخ داده شده است. همین شاهدی بر این است که وی نه تنها به دنبال پاسخ و رسیدن به حقیقت نبوده؛ بلکه در صدد گمراه کردن مخاطب بوده است.



با توجه به این شواهد، ادعای روشنفکری سها، جز سرپوشی جهت عوام فریبی و گمراه کردن خواننده تا سر حد کفر، چیز دیگری نیست. وی حتی قانون نخست در نقد یک متن؛ یعنی حفظ بی طرفی و عدم غرض ورزی را رعایت نکرده است. بنابراین شبهات وی که نه از روی حسنیت و حقیقت یابی؛ بلکه با هدف تخریب نگاشته شده اند، قابل اعتماد نبوده و چنانکه در نمونه شبهات ملاحظه شد پر از خطا و مردودند؛ ﴿یُرِیدُونَ لِیُطْفِقُ انُورَ اللَّهِ بِأَفْواهِهِمْ وَ اللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَ لَوْ کَرِهَ الْکافِرُونَ ﴾ (صف/۸)؛ «آنان می خواهند نور خدا را با دهان خود خاموش سازند؛ ولی خدا نور خود را کامل می کند هر چند کافران خوش نداشته باشند!».

#### نتىحە

بررسی شبهات ادبی و عبارتهای «نقد قرآن» نشان می دهد طرح این شبهات ناشی از سه علّت بوده است: علّت نخست: پیش فرضهای نادرست. این پیش فرضها عبارتند از: ۱. سنجه بودن قواعد ادبیات، برای کاربستهای عربی و ازجمله قرآن کریم؛ ۲. عدم باور به فصاحت و بلاغت قرآن کریم. هر دو مورد باطلند؛ زیرا قواعد، سنجه قرآن نیستند؛ بلکه قرآن؛ به خاطر اوج فصاحت و بلاغت خود، سنجه برای قواعد است. بنابراین اگر قاعده ای با قرآن مخالفت داشت، این نقض بر آن قاعده است؛ نه نقد استعمال قرآنی. همچنین از عرب جاهلی تا مستشرقانی همچون فلیپ، بر عظمت و اوج فصاحت و بلاغت قرآن تأکید کرده و حتی آن را بالاتر از افق کلام انسانی دانسته اند. علّت دوم: ضعف دانشی که در دو عنوان خلاصه می شود: ۱. بسنده کردن به شناخت ضعیف و ناکافی از قواعد، برای فهم ادبی از قرآن کریم؛ ۲. بی توجهی به ظرافتهای زبان عربی و یکسان انگار آن با سایر زبانها. در نقد این علّت بیان شد که کمترین چیزی که یک مستشکل باید قبل از ورود به اشکال دارا باشد، آگاهی لازم از قواعد بتواند ادعای داشتن برخی از این ویژگیها را بکند. علت سوّم: وجود اندیشههای تخریبی و غرضورزی در طرح شبهات. در نقد این علت، بیان شد که قانون اوّلی در نقد یک متن، بی طرفی و غرض ورزی است که به استناد شواهدی، نویسنده تعهدی نسبت به رعایت این اصل ندارد. پس از نقد علّت های یادشده، وجهی برای طرح و استماع شبهات ادبی سها باقی نمی ماند.

#### منابع

- ۱. قرآن کریم، ترجمه: محمدعلی رضایی اصفهانی و جمعی از اساتید جامعة المصطفی،
   ۱۳۸۸. انتشارات بین المللی المصطفی، قم: چاپ دوم، ۱۳۸۸.
  - ٢. ابن جنى، عثمان بن جنّى، الخصائص، دار الكتب العلمية، بيروت: چاپ سوم، بي تا.
- ۳. ابن حزم، ابومحمد على بن احمد بن سعيد بن حزم الاندلسى القرطبى الظاهرى، الفصل فى
   الملل و الأهواء و النحل، مكتبة الخانجى، قاهرة: بى تا.
  - ٤. ابن عاشور، محمد طاهر، التحرير و التنوير، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت: ١٤٢٠ق.
- ٥. ابن هشام، عبدالله بن يوسف، مغنى اللبيب، كتابخانه حضرت آيت الله العظمى مرعشى نجفى (ره)، قم: چاپ چهارم، بى تا.
- ۲. بلاغی، محمد جواد، الهدی الی دین المصطفی، مؤسسة الاعلمی للمطبوعات، بیروت: چاپ سوم، ۱٤۰٥.
- ۷. بیضاوی، عبدالله بن عمر، انوار التنزیل و اسرار التأویل، دار احیاء التراث العربی، بیروت:
   ۱٤۱۸ق.
  - ٨. خوئي، ابوالقاسم، البيان في تفسير القرآن، مؤسسة احياء آثار الامام الخوئي، قم: ١٤٣٠ق.
    - ٩. درویش، محی الدین، اعراب القرآن و بیانه، حمص سوریه، چاپ چهارم، ١٤١٥ق.
    - ١٠. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات الفاظ القرآن، دار القلم، بيروت: ١٤١٢ق.
- ۱۱. رجبی، غلام حسین، «قرآن و تفسیر: اعجاز قرآن»، نشریه صباح، شماره ۸و۷، بهار و تاستان۱۳۸۲.
- ۱۲. رضایی اصفهانی، محمدعلی، بررسی مبانی کتاب «نقد قرآن» دکتر سها، انتشارات پژوهشهای تفسیر و علوم قرآن، قم: ۱۳۹۶ش.
- ۱۳. رضایی اصفهانی، محمدعلی؛ اردلان، محمد صادق، «تحلیل کارکردهای جریان ادبی معاصر قرآن»، نشریه قرآن و علم، شماره ۳۱، ص۹ تا ۳۲، پاییز و زمستان ۱٤۰۱.
- 14. رضى الدين استر آبادى، محمد بن حسن، شرح الرضى على الكافية، مؤسسة الصادق للطباعة و النشر، تهران: ١٣٨٤ش
  - ١٥. زبيدي، مرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، دار الفكر، بيروت: ١٤١٤ق.
- 17. زمخشرى، محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق غوامض التأويل و عيون الاقاويل في وجوه التأويل، دار الكتاب العربي، بيروت: چاپ سوم، ١٤٠٧ق.



- ۱۷. سمين، احمد بن يوسف، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، دار الكتب العلمية، منشورات محمد على بيضون، بيروت: ١٤١٤ق.
  - ۱۸. سها، نقد قرآن، عرضه اینترنتی، عرضه دوم، ۱۳۹۳ش.
  - ١٩. سيرافي، حسن بن عبدالله، شرح كتاب سيبويه، دار الكتب العلمية، بيروت: بي تا.
    - ٠٢. سيوطى، عبدالرحمن بن ابى بكر ، شرح شواهد المغنى، ادب الحوزة، قم: بى تا.
  - ٢١. سيوطى، عبدالرحمن بن ابى بكر، الاقتراح في علم اصول النحو، ادب الحوزة، قم: بي تا.
- ۲۲. سيوطى، عبدالرحمن بن ابى بكر، البهجة المرضية على الفية ابن مالك، معلِّق: حسينى دشتى، مصطفى، اسماعيليان، قم: چاپ نوزدهم، بى تا.
- ۲۳. شلتاغ عبود، «القرآن و الدراسات اللغوية و الادبية «نظرة اجمالية»»، نشرية المعارج، شماره١٦ و ١٤١٠، ص٤٦ تا ٦٤، جامعة سبها، ليبي: محرم و صفر١٤١٣.
- ۲۲. طاهری اندانی، صدیقه، «نقش حضرت علی الله در گسترش دانشهای قرآنی»، نشریه قرآن و علم، شماره۲۱، ص۲۳ تا ۶۰، پاییز و زمستان ۱۳۹۲.
- ۲۵. طبرسی، فضل بن حسن، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ناصر خسرو، تهران: چاپ سوم، ۱۳۷۲ش.
  - ٢٦. عباس حسن، النحو الوافي، ناصر خسرو، تهران: چاپ دوم، ١٣٦٧ش.
  - ٢٧. عكبرى، عبدالله بن حسين، التبيان في اعراب القرآن، بيت الافكار الدولية، رياض: ١٤١٩ق.
- ۲۸. فيومى، احمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، مؤسسه دار الهجرة، قم: چاپ دوم، ١٤١٤ق.
- ۲۹. طباطبایی، محمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، مؤسسة الأعلمی للمطبوعات، بیروت:
   چاپ دوم، ۱۳۹۰ق.
- ۰۳. کریم پورقراملکی، علی؛ امینی، محمد، «نقد دلایل مستشرقان در ادعای اغلاط نحوی قرآن»، نشریه قرآن پژوهی خاورشناسان، سال چهاردهم، ش۲۷، ص ۱۱۶-۹۳، ۱۳۹۸ش.
- ٣١. مدنى، على خان بن احمد ، الحدائق الندية في شرح الفوائد الصمدية، ذوى القربي، قم: بي تا.
- ٣٢. مدنى، على خان بن احمد، الطراز الأوّل، مؤسسة آل البيت عليهم السلام لاحياء التراث، مشهد مقدس: ١٣٨٤ش.
- ۳۳. معرفت، محمدهادی، التمهید فی علوم القرآن، مرکز مدیریت حوزه علمیه قم، قم: چاپ سوم، ۱٤۱۰ق.



Academic Journal of the Qur'an and Science, Spring and Summer Y·Yr, \V(YY), P:YVo-Y۹A
An Examining the Conflict between Quranic Expressions and Literary Science (Literature)
with an Emphasis on Critically Analyzing the Rational Basis of Literary Doubts of Soha

Mahdi Mashavikl

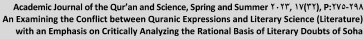
٣٤. معين، محمد، فرهنگ فارسى، چاپخانه سپهر، تهران: چاپ ششم، ١٣٦٣ش. ٢٥. ناظرالجيش، محمد بن يوسف، شرح التسهيل المسمى تمهيد القواعد بشرح تسهيل الفوائد، دار السلام، قاهره: بىتا



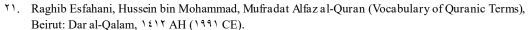
#### References

- Quran Karim (Translation of the Holy Quran): Translated by Mohammad Ali Rezaei Esfahani and A Group of Professors at Al-Mustafa International University, Al-Mustafa International University Publications, Qom: Ynd Edition, YNAA SH (Y. 9 CE).
- Y. Abbas Hassan, Al-Nahw al-Wafi (The Comprehensive Grammar), Tehran: Naser Khosrow, Ynd Edition, YTAV SH (1944 CE).
- T. Akbari, Abdullah bin Hussein, Al-Tibyan fi I'rab al-Quran (The Clear Explanation of Quranic Syntax), Riyadh: Beit al-Afkar al-Duwaliyyah, 1519 AH (1994 CE).
- E. Balaghi, Mohammad Jawad, Al-Huda ila Din al-Mustafa (Guidance to the Religion of the Chosen One [Prophet Mohammad]), Beirut: Al-Ilmiyyah Publications, Trd Edition, 1500 AH (1940 CE).
- e. Baydawi, Abdullah bin Umar, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil (The Lights of Revelation and the Secrets of Interpretation), Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, 1514 AH (1994 CE).
- 7. Darwish, Muhyi al-Din, I'rab al-Quran wa Bayanuhu (Grammar and Explanation of the Quran), Homs, Syria: <sup>£th</sup> Edition, Y£YO AH (1990 CE).
- Y. Fayumi, Ahmad bin Mohammad, Al-Misbah al-Munir fi Ghariib al-Sharh al-Kabir li al-Rafi'i (The Radiant Lamp in the Unique Commentary on Al-Rafi'i's Extensive Explanation), Qom: Dar al-Hijrah Institute, Ynd Edition, Y 15 AH (1997 CE).
- A. Ibn Ashur, Mohammad Tahir, Al-Tahrir wa al-Tanwir (The Interpretation and Enlightenment), Beirut: Arab History Institute, 157 · AH (1999 CE).
- Ibn Hazm, Abu Mohammad Ali bin Ahmad bin Saeed bin Hazm al-Andalusi al-Qurtubi al-Zahiri, Al-Fasl fi al-Milal wa al-Ahwa' wa al-Nihal (The Division on Sects, Desires, and Groups), Cairo: Maktabah al-Khanji, n.d.
- ۱۰. Ibn Hisham, Abdullah bin Yusuf, Mughni al-Labib (The Richness of the Informed Persons), Qom: Library of Ayatollah Mara'shi Najafi, ٤th Edition, n.d.
- 11. Ibn Jinni, Osman bin Jinni, Al-Khasa'is (The Unique Characteristics), Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, <sup>rrd</sup> Edition, n.d.
- Y. Karimpour Qaramlaki, Ali, Amini, Mohammad, "Critique of Orientalists' Arguments in Claiming Grammatical Errors in the Quran)", Journal of Orientalists' Quranic Studies, Yth Year, Issue YY, Pages 97-115, 1794 SH (Y119 CE).
- 17. Rezaei Isfahani, Mohammad Ali; Ardalan, Mohammad Sadegh, "Analysis of the Functions of the Contemporary Literary Stream of the Qur'an", Quran and Science Journal, Volume 16, Number 31, March 2023.
- ۱٤. Khoe'i, Abu al-Qasim, Al-Bayan fi Tafsir al-Quran (Elaboration on the Interpretation of the Quran), Qom: Ihya Athar al-Imam al-Khoe'i Foundation, ۱٤٣٠ AH (۲۰۱۰ CE).
- No. Madani, Ali Khan bin Ahmad, Al-Hada'iq al-Nadiyyah fi Sharh al-Fawa'id al-Samadiyyah (The Lush Gardens in the Explanation of Al-Fawa'id al-Samadiyyah), Qom: Dhawil-Qurba, n.d.
- ۱٦. Madani, Ali Khan bin Ahmad, Al-Taraz al-Awwal (The First Model), Mashhad: Al-Albayt Institute for the Revival of Heritage, ۱۳۸٤ SH (۲۰۰۰ CE).
- <sup>1</sup>V. Ma'rifat, Mohammad Hadi, Al-Tamheed in the Sciences of the Quran, Qom: The Center for the Management of the Qom Seminary, <sup>rrd</sup> Edition, <sup>1</sup>E<sup>1</sup>O AH (<sup>19A9</sup> CE).
- ۱۸. Ma'rifat, Mohammad Hadi, Al-Tamhid fi Ulum al-Quran (Introduction to the Sciences of the Quran), Qom: Tamhid Publications, ۱۳۸۸ SH (۲۰۰۹ CE).
- ۱۹. Moein, Mohammad, Farhang Farsi (Persian Dictionary), Tehran: Sepahr Printing House, ۲th Edition, ۱۳۹۳ SH (۱۹۸٤ CE).
- Y. Nadir al-Jaysh, Mohammad bin Yusuf, Sharh al-Tashil al-Musamma Tamhid al-Qawa'id bi Sharh Tashil al-Fawa'id (Explanation of the al-Tashil, Known as the Foundations of Rule, with the Explanation of the Tashil al-Fawaid), Cairo: Dar al-Salam, n.d.





Mahdi Mashavikh



- YY. Rajabi, Gholam Hossein, "Quran va Tafsir: I'jaz Quran" (Quran and Exegesis: Quranic Inimitability), Sabah Magazine, Issues A and Y, Spring and Summer YTAY SH (Y. T CE).
- ۲۳. Razi al-Din Astarabadi, Mohammad bin Hassan, Sharh al-Razi 'ala al-Kafiyah (Commentary on Razi's Explanation of Al-Kafiyah), Tehran: Al-Sadiq Printing and Publishing Institute, ۱۳۸٤ SH (۲۰۰۰ CE).
- YE. Rezaei Esfahani, Mohammad Ali, A Study of the Foundations of the Book "Niqd Quran" by Dr. Soha, Qom: Research on Quranic Exegesis and Sciences Publications, 1898 SH (100) CE).
- Yo. Samin, Ahmad bin Yusuf, Al-Durr al-Masun fi 'Ulum al-Kitab al-Maknun (The Protected Pearl in the Sciences of the Hidden Book), Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Manshūrāt Muḥammad 'Alī Baydūn, Y £ Y £ AH ( \ 9.9 T CE).
- Sayrafi, Hassan bin Abdullah, Sharh Kitab Sibawayh (Explanation of Sibawayh's Book), Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, n.d.
- YV. Shaltagh Aboud, Al-Quran wa al-Dirasat al-Lughawiyyah wa al-Adabiyyah: Nazarah Ijmaliyyah (The Quran and Linguistic and Literary Studies: An Overview), Al-Ma'araj Journal, Issues Y7 and YV, Pages £7 to 7£, Sabha University, Libya: Muharram and Safar Y£Y AH (Y99Y CE).
- ۲۸. Soha, Naqd Quran (Critique of the Quran), Online Publications, Ynd Edition, Ynd Edition, Ynd Edition, Ynd Edition, Ynd Edition, Ynd CE).
- <sup>† q</sup>. Suyuti, Abd al-Rahman bin Abi Bakr, Al-Bahjah al-Mardiyyah 'ala al-Fiyah bin Malik (The Radiant Glory on Al-Fiyah by Ibn Malik), Annotation by Hosseini Dashti, Imaailian, Qom: <sup>† qth</sup> Edition, n.d.
- Suyuti, Abd al-Rahman bin Abi Bakr, Al-Iqtirah fi 'Ilm Usul al-Nahw (The Proposal in the Science of Syntax), Qom: Adab al-Hawza, n.d.
- N. Suyuti, Abd al-Rahman bin Abi Bakr, Sharh Shawahid al-Mughni (Commentary on Shawahid al-Mughni), Qom: Adab al-Hawza, n.d.
- Tabarsi, Fadl bin Hassan, Majma' al-Bayan fi Tafsir al-Quran (The Compilation of Elucidations in Quranic Exegesis), Tehran: Naser Khosrow, Trd Edition, Try7 SH (1997 CE).
- Tabatabai, Mohammad Husayn, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran (The Scale in Quranic Interpretation), Beirut: Al-A'lami Publications, Ynd Edition, Ynd AH (Ydy CE).
- 74. Zamakhshari, Mahmud bin Umar, Al-Kashshaf'an Haqa'iq Ghawamid al-Ta'wil wa 'Uyun al-Aqawil fi Wujuh al-Ta'wil (Unveiling the Realities of the Foundations of Interpretation and the Springs of Sayings in the Aspect of Interpretation), Dar al-Kitab al-Arabi, Beirut: Trd Edition, Yand (YANY CE).
- ۳۰. Zubaidi, Murtada, Taj al-Arus min Jawahir al-Qamus (The Bride's Crown of Lexical Gems), Beirut: Dar al-Fikr, ۱٤١٤ AH (۱۹۹۳ CE).