$(\mathbf{\hat{l}})$ 

# A Critique of Usury-Based Economy in the Ideal City (/ Utopia) of Liberalism from the Perspective of the Quran \*

### Abdul Mannan Hosseini' and Ahmad Sa'adat'

### Abstract

Economic freedom and individual profit maximization are among the foundational concepts of the capitalist liberal system. One method to achieve such objectives is to establish an economic system built upon usury and interest. Consequently, societies governed by the liberal capitalist model have been deeply influenced by this phenomenon. Their economic foundation is rooted in usury and interest-based contracts. However, from the viewpoint of religious teachings and the Quran, the freedom to engage in financial and commercial activities, designed to prevent unjust gains, is limited by several prohibitions, including usurious trade. Usury and usurious commercial contracts are prohibited and condemned in the Quranic teachings and traditions, accompanied by discussions of their various ethical, social, and economic consequences. The findings of this research, obtained through analytical-critical methodology, indicate that usury and interest have given rise to numerous societal, ethical, and economic problems in communities where the economic system is based on usury-oriented liberal capitalism. The main content of this paper discusses and examines the usury-based economy of the ideal city of liberalism, along with its social, ethical, and economic impacts and damages, from an intra-religious critical and Quranic perspective.

**Keywords:** Quranic Ideal Society, Ideal City (Utopia) of Liberalism, Usury-Based Economy, Critique, Pathology, Prohibition of Usury.

<sup>&</sup>lt;sup>Y</sup>. Associate Professor and Head of the Philosophy and Islamic Theology Department at Al-Mustafa International University, Gorgan Campus: (as<sup>1)orio</sup>@gmail.com).



<sup>\*</sup> Date of Receiving: V April Y • YY, Date of Approving: 7 October Y • YY.

۲. Ph.D. Graduate of Al-Mustafa International University, Gorgan Campus, From Afghanistan [Corresponding Author]: (abdulmanan ٤٦٤@gmail.com).

دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال هفدهم، شماره ۳۲، بهار و تابستان ۱٤۰۲، ص: ۳۲۹\_۳۲۶ Academic Journal of the Qur'an and Science, Spring and Summer ۲۰۲۳, ۱۷(۳۲), P:۲۹۹-۳۳٤ جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

مقاله علمی \_ پژوهشی

# نقد اقتصاد ربوی در آرمانشهر لیبرالیسم از منظر قرآن کریم \*

عبدالمنان حسینی٬ و احمد سعادت٬

چکیدہ

CC I

آزادی اقتصادی و سود هرچه بیشتر فرد، از بنیادیترین مفاهیم اقتصادی نظام لیبرالسرمایهداری است. یکی از روشهای رسیدن به چنین هدفی، تشکیل نظام اقتصادی است که بر مبنای ربا و بهره استوار باشد. ازاینرو جوامعی که با الگوی لیبرالسرمایهداری اداره می شوند، به شدت تحت تأثیر این پدیده قرار گرفتهاند. به گونه ای که شالوده نظام اقتصادی آنها بر پایه ربا و قراردادهای ربوی استوار است؛ اما از منظر آموزه های دینی و قرآنی، آزادی عمل در امور مالی و تجارتی به منظور جلوگیری از کسب منافع ظالمانه، با تعدادی از ممنوعیت ها ازجمله تجارت ربوی محدود شده است. ربا و قراردادهای تجاری ربوی از منظر قرآن کریم و روایات تحریم شده و برای آن پیامدها و آثار مختلف اخلاقی، اجتماعی و اقتصادی این شده است. یافته های این تحقیق که به روش تحلیلی – انتقادی به دست آمده، نشان می دهد که ربا و بهره، بسیاری از مشکلات اجتماعی، اخلاقی و اقتصادی را در جوامعی که نظام اقتصادی آن، بر مبنای اقتصاد ربوی لیبرالیسم استوار است، به وجود آورده است. متن اصلی نوشتار، اقتصادی آن، بر مبنای اقتصاد ربوی لیبرالیسم استوار است، به وجود آورده است. متن اصلی نوشتار، اقتصادی آن مورد بحث و بررسی قرار گرفته شده است. متن اصلی نوشتار،

**کلیدواژهها:** جامعه آرمانی قرآن کریم، آرمانشهر لیبرالیسم، اقتصاد ربوی، نقد، آسیبشناسی، تحریم ربا.

- ۱. دانش آموخته دکتری جامعه المصطفی واحد گرگان ، از کشور افغانستان، «نویسنده مسئول»؛ (abdulmanan۱٤٦٤@gmail.com).
  - ۲. استاد همكار و مدير گروه فلسفه و كلام اسلامي جامعه المصطفى واحد گرگان؛ (as۱۱۵۲۱۵، egmail.com).

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۱/۰۱/۱۸ و تاریخ تأیید: ۱۲۰۷/۱۷.

دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال هفدهم، شماره ۲۲، بهار و تابستان ۱٤۰۲، ص: ۲۹۹–۳۲۶ نقد اقتصاد ربوی در آرمان شهر لیبرالیسم از منظر قرآن کریم عبدالمنان حسینی و احمد سعادت



#### مقدمه

از آنجایی که اساس اقتصادی نظام لیبرال سرمایه داری، آزادی بازار و سود هرچه بیشتر فرد است و تلاش بر این است که شخص هرچه بیشتر به سود و منفعت برسد، یکی از راههای رسیدن به چنین هدفی، نظام اقتصادیِ است که بر مبنای ربا استوار باشد؛ ازاین و الگوی لیبرالیسم ربا و بهره را مجاز می داند تا از این طریق بتواند بر منابع اقتصادی جهان سلطه پیدا کند.

به طور کلی در بینش لیبرال سرمایه داری، افزایش لذت و سود آوری برای فرد، مهمترین هدف است. بهره و یا ربا تأمین کننده این هدف مهم است. بنابراین در نظام اقتصادی ربوی – که نظام اقتصادی لیبرال سرمایه داری نیز از آن مستثنا نیست – انسان هایی که وارد معامله تجاری می شوند، سرمایه خویش را در اختیار دیگران قرار می دهند و در مقابل آن، یک مقدار فایده را به عنوان بهره، ماهیانه یا سالانه به شکل ثابت اخذ می کنند، بدون اینکه در نفع و ضرر آن شریک باشند. دانشمندان اقتصادی نظام لیبرال سرمایه داری، نه تنها این امر (ربا) را نقص و عیب نمی پندارند؛ بلکه آن را یکی از عوامل مهم رشد اقتصادی خویش می دانند.

اما از منظر قرآن کریم، رباخوری در کنار اینکه جنگ با خدا و رسولش و همچنین ظلم و ستم است، تأثیرات منفی گوناگونی دیگر را نیز در جامعه به وجود می آورد؛ مانند تراکم سرمایه بیش از حد به دست گروهی معدود، این عامل از منظر اخلاقی باعث افزایش حرص و آز در میان افراد جامعه می شود. باعث رقابتهای بی جایی که در نتیجه، خودخواهی و برتری طلبی را به وجود می آورد. این آزمندان سرمایه دار با بهره کشی از محرومان، توازن اقتصاد در جامعه را برهم زده و باعث ایجاد فاصله طبقاتی میان ثروتمندان و شهروندان فقیر می شوند که اعتماد اجتماعی را از بین برده، ممکن است جنگهای طبقاتی را به وجود بیاورد. بنابراین ربا در نظام اقتصادی قرآن حرام شده است.

در این مقاله با استفاده از آیات قرآنی و روایات نبوی و معصومین که مفسر آیات هستند، نظریات مفسران فریقین و اقتصاددانان قرآنی، اقتصاد ربوی که در آرمانشهر لیبرالیسم رکن اصلی آن را تشکیل میدهد، با روش توصیفی، تحلیلی و انتقادی، نقادی میشود.

### ييشينه تحقيق

از زمان ورود نظام اقتصادی لیبرالسرمایهداری به جهان اسلام، دانشمندان مسلمان در قالب کتاب، مقاله و فتوا آن را نقد کردهاند؛ اما اینکه با استفاده از آیات قرآنی در یک مقاله مستقل موردنقد قرار گرفته باشد، کمتر یافت می شود. در این مقاله، سه نمونه از این نوشتهها، ارزیابی می شود. در میان تحقیقاتی که درباره ربا و بهره و همچنین نظام اقتصادی سرمایهداری نوشته شده است، تحقیقات زیر بیشتر مورد توجه قرار می گیرد.



Abdul Mannan Hosseini and Ahmad Sa'adat

۱- دلالی اصفهانی، رحیم و ایزدخواستی، حجت، «ماهیت و ضرورت پول و بهره در نظام سرمایه داری: رویکرد انتقادی»، تهران: انتشارات ارسطو، ۱۳۹۳. این کتاب با نگاه انتقادی به ماهیت پول و بهره، به بحرانهای اقتصادی – اجتماعی ناشی از آن نیز پرداخته است. تأکید اصلی این اثر بیشتر بر ماهیت بهره، به بحرانهای اقتصادی – اجتماعی ناشی از آن نیز پرداخته است. تأکید اصلی این اثر میشتر بر ماهیت بهره، به بحرانهای اقتصادی – اجتماعی ناشی از آن نیز پرداخته است. تأکید اصلی این اثر بیشتر بر ماهیت بهره، به بحرانهای اقتصادی – اجتماعی ناشی از آن نیز پرداخته است. تأکید اصلی این اثر میشتر بر ماهیت بهره، به بحرانهای اقتصادی – اجتماعی ناشی از آن نیز پرداخته است. تأکید اصلی این اثر بیشتر بر ماهیت بهره و بحرانهای اقتصادی – اجتماعی ناشی از آن است و بحث ماهیت پول به طور اجمالی ایرسی مرسی شده است؛ ولی آنچه در این کتاب به آن پرداخته نشده، این است که رویکرد انتقادی از منظر قرآن کریم مورد بحث و بررسی قرار نگرفته است.

۲- میثمی، حسین، «مفهوم شناسی معانی لغوی و اصطلاحی ربا در اسلام و غرب؛ رویکردی تطبیقی»، فصلنامه روند، سال بیست و سوم شماره هفتادو پنج، سال ۱۳۹۵. در این تحقیق تلاش شده است تا مفهوم شناسی کاملی از معانی لغوی و اصطلاحی ربا در فقه و متون اسلامی ارائه شود و با معانی لغوی و اصطلاحی ربا در فقه و متون اسلامی ارائه شود و با معانی لغوی و اصطلاحی دربا در فقه و متون اسلامی ارائه شود و با معانی لغوی و اصطلاحی یوژوری و اینترست در جهان غرب مورد مقایسه قرار بگیرد. یافتههای تحقیق معانی لغوی و اصطلاحی یوژوری و اینترست در جهان غرب مورد مقایسه قرار بگیرد. یافتههای تحقیق معانی لغوی و اصطلاحی یوژوری و اینترست در جهان غرب مورد مقایسه قرار بگیرد. یافتههای تحقیق می بدین گونه است که ربا در فقه اسلامی و هم در نظام اقتصادی غرب در قرض و غیر قرض مصداق می یابد. دوم اینکه ربا در فقه اسلامی به معنای مطلق زیادت است، درحالیکه در نظام غربی ربا به میازاد درخور توجه اطلاق می شود؛ اما آنچه در مقاله کمبود احساس می شود، این است که در این مقاله مازاد درخور توجه اطلاق می شود؛ اما آنچه در مقاله کمبود احساس می شود، این است که در این میا به معنای مطلق زیادت است، درحالیکه در نظام غربی ربا به مازاد درخور توجه اطلاق می شود؛ اما آنچه در مقاله کمبود احساس می شود، این است که در این مقاله مازاد درخور توجه اطلاق می شود؛ اما آنچه در مقاله کمبود احساس می شود، این است که در این مقاله مازاد درخور توجه اطلاق می شود؛ اما آنچه در مقاله کمبود احساس می شود، این است که در این مقاله مازاد درخور توجه اطلاق می شود؛ اما آنچه در مقاله کمبود احساس می شود، این است که در این مقاله مازاد درخور توجه اطلاق می شود؛ اما آنچه در مقاله کمبود احساس می شود، این است که در این مقاله مازاد درخور توجه اطلاق می شود؛ اما آنچه در مقاله کمبود احساس می شود، این است که در این مقاله تحقیق انجام گیرد.

**۳**- توسلی، محمداسماعیل، «تبیین ماهیت بانکداری غربی، بانکداری بدون ربا، بانکداری اسلامی»، فصلنامه تحقیقات بنیادین علوم انسانی، سال چهاردهم و پانزدهم، شماره ۲۱، سال ۱۳۹۹. در این مقاله ویژگیهای اصلی نظام بانکی در رویکرد متعارف غربی بیان شده است که این دو ویژگی عبارت از خلق پول و انواع قراردادهای بدهی با نرخ بهره ثابت و تضمین اصل سرمایه بیان شده است. به نظر این تحقیق تمامی مشکلات اقتصادی که امروزه در جوامع بشری وجود دارند، ناشی از رفتار نادرست آنها با پدیده به نام پول است، به این دلیل که سرمایه داران رباخوار و دولتهای درمانده در طول تاریخ آن را به خدمت گرفته و به وسیله آن از توده مردم بهره کشی و سوءاستفاده کردهاند، از جمله مواردی هستند که در این مقاله مورد بحث و بررسی قرار گرفتهاند. فرق نوشتار فوق با این مقاله این است که اقتصاد ربوی آرمانشهر لیبرالیسم از منظر قرآن کریم در این مقاله مورد نقد و بررسی قرار نگرفته است.



۲- مفهوم شناسی

### الف. ربا

واژه ربا که ریشه اصلی آن «ربو» است، در لغت به معنای زیادت است (ابن منظور، لسان العرب، ۱٤۱٤ ق: ۳۰٤/۱٤)؛ اما در اصطلاح عبارت از معامله خاصی است که مشتمل بر زیادت خاصی باشد (موسویان، نقد دیدگاه معاصر درباره ربا، ۱۳۹۱: ۲۳۱).

ربا دارای انواع گوناگون ازجمله ربای معاملی، ربای قرضی، ربای نسیه، ربای مصرفی، ربای فضل، ربای تولیدی و ربای جاهلیت است.

واژه ربا در اصطلاح اقتصاددانان و کسانی که در زمینه اقتصادی تخصص دارند، کمتر مورداستفاده قرار می گیرد. آنها در چنین مواردی از واژه «بهره» استفاده می کنند و آن را به دو نوع تقسیم می کنند:

۱- بهره طبیعی: به درآمدی گفته می شود که بازار برای مالک سرمایه، مادامی که سرمایه به دست خودش است، تعیین می کند (فرزینوش، ربا، بهره قراردادی و بهره طبیعی، ۱۳۸۱: ۱۲۶). این نوع از بهره، تا زمانی که به شکل قرارداد در نیامده باشد، از زمره بهره های ربوی نیست؛ زیرا بهره طبیعی، بماهو بهره طبیعی، نمی تواند موضوع حرمت و یا حلیت قرار بگیرد؛ به دلیل اینکه در بهره طبیعی، یا سرمایه گذار، خود مالک سرمایه است که بدون شک ربا نیست و یا اینکه سرمایه گذار جدای از صاحب کار و تولیدکننده است؛ ولی در سود و زیان شریک باشد در این صورت نیز ربا به شمار نمی رود.

۲- بهره قراردادی: به درآمدی گفته میشود که صاحب سرمایه در قراردادهای رسمی همانند وام، در برابر واگذاری سرمایه خود به دیگران، مطالبه میکند (رجائی، ماهیت بهره و کارایی اقتصادی آن، ۱۳۸٤: ۱٤۸).

بنابراین میتوان گفت که ربا و بهره به معاملات پولی و غیرپولی گفته میشود که ثروت و سرمایه بدون کدام فعالیت و کار مفید، خود به خود افزایش بیابد که این تعریف از ربا بهره قراردادی را شامل میشود. بنابراین بهره قراردادی از زمره بهرههای ربوی بهشمار میرود.

معنای ربا از منظر الگوی لیبرالیسم

معنای ربا از دید الگوی لیبرالیسم، با معنای دو اصطلاح و واژهای «یوژوری» و «انترست» که در جوامع غربی کاربرد زیادی در این زمینه دارند و با معنای ربا مشابهت زیادی دارند، گره خورده است. واژه یوژوری (usury)، در غرب در دوره پیش از رنسانس، بسیار گسترده بود و بر هر نوع مازادی بر اصل سرمایه اطلاق میشد؛ اما بعد از دوره رنسانس تا دوره معاصر، توأم با توسعه شدید فعالیتهای بازرگانی، بهتدریج این دیدگاه تغییر کرده و فقط برای بهرههای بسیار بالا اطلاق میشود. چنانچه



Abdul Mannan Hosseini and Ahmad Sa'adat

فرهنگ لغات آکسفورد ذیل واژه (usury) چنین مینویسد: «یوژوری یعنی عمل پرداخت پول و دریافت اصل آن همراه با سود و بهره بسیار بالا.» ( usury: The action or practice of lending money at ) یوژوری در این فرهنگ لغات به معنای رباخواری گفته شده و همچنین به معنای مازاد ناشی از قرضدادن پول در نرخهای بهره خیلی زیاد اطلاق میشود و علیالخصوص آنچه که قانون معین میکند (سامی، بررسی نقش بهره در نظام بانکداری اسلام و سرمایهداری، ۱۳۷٤: ۱۰). واژه انترست ((Interest) در فرهنگ آکسفورد چنین معنا شده است «پولی که بهصورت منظم و با نرخی مشخص بر روی وامی که قرض داده شده است پرداخت شده و یا اینکه به دلیل به تأخیر انداختن باز پرداخت دین، پرداخت میشود.» آ

بنابراین چنین به نظر میرسد که در جهان غرب و به خصوص مکتب اقتصادی لیبرالسرمایهداری، یوژوری به نرخهای بهرهای اطلاق میشود که بیش از حد متعارف باشد؛ اما انترست یا بهره به مازاد منطقی و متعادلی گفته میشود که کسی به دیگر پول قرض میدهد، مستحق آن میگردد و یا اینکه به دلیل به تأخیر افتادن بازپرداخت بر روی وام افزوده میشود و به صاحب پول در کنار پول اصلی داده میشود. به هر حال در تعاریفی که از یوژوری و انترست شد، چنین به نظر میرسد که در هر دوی آن ربا منهی عنه وجود دارد.

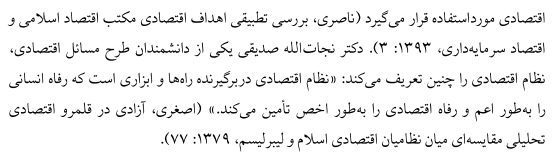
### ب. نظام اقتصادی

نظام اقتصادی از دو واژه ساخته شده است: نخست واژه «نظام» است که به مفهوم خاصی که امروزه متداول هست، سابقه طولانی ندارد. این واژه در ابتدا با مطرح شدن تئوری عمومی به وجود آمد و بعدها در رشته های گوناگون علوم از جمله نظام اقتصادی، نظام ارتباطات و غیره بر سر زبان ها افتاد. نظام را می توان این گونه تعریف کرد که به مجموعه ای از اجزای وابسته به هم گفته می شود که برای رسیدن به اهداف معینی با یکدیگر هماهنگ باشند (مدنی، مقدمه ای بر تئوری های سازمان و مدیریت، ۱۳۷۳: ۳۳). بر اساس این تعریف، نظام دارای مؤلفه های سه گانه اجزاء، اهداف مشخص و هماهنگ بودن اجزاء با هم است.

واژه «اقتصاد» از قصد گرفته شده و به معنای راه مستقیم و برابر گفته شده و در بین اسراف و بخل قرار دارد (عسکری، الفروق فی اللغة، • • ١٤ ق: ٢٩٨).

برخی نظام اقتصادی را چنین تعریف کردهاند: «به مجموعهای از عناصری گفته می شود که به منظور ارزشیابی زمینه تولید، توزیع و مصرف برای کسب بیشتر و به منظور برقراری تعادل و توازن





در تعریفی جامع می توان گفت که نظام اقتصادی عبارت از مجموعه نهادهایی است که به طور هماهنگ و مرتبط با یکدیگر، اقتصاد آن جامعه را با در نظرداشت اصول و مبانی مکتبی، به سوی اهداف منظم اقتصادی آن به پیش می برند. این تعریف با تعریف لغوی نظام و اقتصاد بیشتر همخوانی دارد.

ج. آرمانشهر ليبراليسم

آرمانشهر لیبرالیسم از دو واژه «آرمانشهر» و «لیبرالیسم» تشکیل شده است که هریک از این دو را جداگانه تعریف میکنیم، سپس به تعریف مجموعی آن دو میپردازیم:

اول. آرمانشهر

برای آرمانشهر، تعاریف گوناگون بیان شده است که از آن جمله میتوان به تعاریف زیر اشاره کرد: «آرمانشهر یعنی کمال مطلوب سیاسی یا اجتماعی تحققناپذیری که واقعیتها، طبیعت انسان و شرایط زندگی در آن ملحوظ نشدهاند.» (فدریک، آرمانشهر در تاریخ اندیشه غرب، ۱۳۸۵: ٥).

در تعریفی دیگر آمده است: «آرمانشهر جامعهای است که هدف آن، رشد و تکامل نوع انسانی است تا افراد هرچه بهتر زندگی کنند، به نحو احسن به حقوق حقه و طبیعی خود دست یابند و از مواهب طبیعت به نحو شایسته و بایسته بهرهمند گردند.» (معرفت، جامعه مدنی، ۱۳۷۸: ۱۲).

بنابراین می توان گفت که آرمانشهر به جامعهای گفته می شود که اصول و مبانی آن بر پایه نظام عقلانی و آرمان خواهانه استوار باشد و افزایش خودآگاهی انسان، برایش قدرت بدهد تا سرنوشت خویش را به دست بگیرد و شرایط اقتصادی و غیراخلاقی دنیای امروزی را از میان بردارد و شرایطی جایگزین آن بکند که عقل و آزادی بر آن حکم فرما باشد.



Abdul Mannan Hosseini and Ahmad Sa'adat

#### دوم. ليبراليسم

لیبرالیسم از واژه لاتینی لیبرت» (Liberate) در لغت به معنای آزادی و آزادی اندیش، بی تعصب و روشنگر آمده است (بیات، فرهنگ واژهها، ۱۳۸۱: ۲۰۱)؛ اما در اصطلاح، مکتب سیاسی شمرده می شود که بر اصول و ارزش های خاصی مبتنی است که مهمترین آن، اصالت فرد و توجه به آزادی مطلق است. (آربلاستر، لیبرالیسم غرب ظهور و سقوط، ۱۳۶۱: ۹).

بنابراین می توان گفت آرمانشهر لیبرالیسم در معرفتشناسی بر عقل گرایی افراطی و تجربه گرایی، در انسانشناسی بر انسانمحوری و تکساحتی بودن انسان و در هستی شناسی بر مادی گرایی محض استوار است. این آرمانشهر دارای مؤلفه هایی همچون فردگرایی، آزادی مطلق و تساهل و تسامح است. و در حکومت داری بر جدایی دین از سیاست و دولت محدود تأکید دارد.

### د. نظام اقتصادی ربوی لیبرالسرمایهداری

پل آنتونی ساموئلسون (Paul Anthony Samuelson) در تعریف نظام اقتصادی آرمانشهر لیبرالیسم، چنین اظهار میکند که نظام مذکور یک سازمان اقتصادی است که در آن اکثریت اموال، داراییها و ابزار تولید به طور خصوصی، مورد تملک واقع شده و بازار ابزار تخصیص منابع و ایجاد درآمد محسوب میشود (دادگر، نظام سرمایهداری از زبان اقتصاددانان سرمایهداری، ۱۳۷۸: ۱٤۷).

از منظر اقتصاددانان لیبرالسرمایهداری، همانند پرایور (Pryor)، هر اقتصادی که در آن، بهره (ربا) وجود نداشته باشد، به تناقض درونی مبتلی شده و در کوتاهمدت کارایی و مؤثریت و در درازمدت، حیات خویش را از دست میدهد. «موضوع به زبان ساده از این قرار است که اگر در معاملات و دادوستدها، بهرهای وجود نداشته باشد، پس انداز کاهش مییابد.» (میرآخور، مطالعات نظری در بانکداری و مالیه اسلامی، ۱۳۷۰: ۵۱). این نظریه توسط کینز که یکی از اقتصاددانان غرب است، مردود شمرده شد. او به این نظر بود که پس انداز اصلاً به وجود بهره و نرخ آن بستگی ندارد؛ بلکه به سطح درآمد وابسته است او در نقطه مقابل اقتصاد ربوی لیبرالیسم معتقد بود: «هر نوع افزایشی در نرخ بهره می تواند سطح پس انداز کلّ را کاهش دهد؛ زیرا با افزایش بهره، سطح سرمایهگذاری کاهش یافته و سطح در آمد کل، نیز پایین می آید و این خود باعث می شود پس انداز کل نیز کاهش یابد (ماجدی، پول و بانک از نظریه تا سیاستگذاری، ۱۳۷۷: ۲۰۸). در ضمن اینکه در اقتصاد ربوی می وانداز کل نیز کاهش یابد (ماجدی، پول موسات مالی، گرفتن بهره و رباخواری را نسبت به کارهای سرمایهگذاری بیشتر ترجیح می دهند؛ زیرا و مؤسسات مالی، گرفتن بهره و رباخواری را نسبت به کارهای سرمایه گذاری بیشتر ترجیح می دهند؛ زیرا و مؤلیده چه سود به دست بیاورد و چه زیان نماید، بهره و سود وام برای وام دهد وام داری است و می می توانده جه سود به دست بی ور داخوان نماید، بهره و سود وام برای وام دهده می شده است



این باعث میشود که وامها بیشتر در اموری که بازده بیشتر در زمان کوتاهتر دارد، انجام گیرد تا در صورت افزایش نرخ بهره توانایی استفاده از آن را داشته باشند. و دیگر این که هر زمان نرخ بهره پایین بیاید، سرمایه و پساندازها راکد میماند و به جای واردشدن در چرخه تولید، راهی بازارهای پولی و سفته بازیهای اقتصادی کاذب می شود.

لیبرالیسم اقتصادی به روابط آزاد تجارتی و منع هرگونه محدودیت در فعالیتهای اقتصادی از طرف دولت اطلاق میشود (پیشوائی، لیبرالیسم اقتصادی، ۱۳٦۷: ۲۱). در این نظام، همه افراد باید در دنبال کردن منافع اقتصادی و شخصی خویش، از آزادی کامل برخوردار باشند. با وجود اینکه در این تعاریف تفاوتهای ظاهری وجود دارد؛ اما در یک مسئله – عنصر مالکیت و تخصیص بهعنوان محورهای اصلی شناسایی نظام اقتصادی لیبرالسرمایهداری – با هم مشترک هستند.

# هـ. نظام اقتصادی قرآن کریم

قرآن کریم متن اصلی نظام زندگی انسان است. در قرآن کریم آیات متعددی وجود دارد که زندگی اقتصادی مسلمانان را نظم می بخشد. بر اساس یک تعریف می توان گفت که نظام اقتصادی اسلام به مجموعهای از الگوها و اصول رفتاری در روابط اقتصادی گفته می شود که عرصه های مختلف اقتصادی از جمله تولید، توزیع و مصرف را شامل شده و از آیات قرآنی به مدد روایات تفسیر پیامبر اکرم و اجتهاد استنباط می شود (ر.ک: میر معزی، ترسیم نظام اقتصادی اسلام بر اساس مکتب اقتصادی آن،

# ۳. نقد و آسیبشناسی اقتصاد ربوی آرمانشهر لیبرالیسم از منظر قرآن کریم

یکی از احکام اجتماعی و اقتصادی بسیار مهم اسلام که در قرآن کریم و روایات بیان شده و بخشی از فقه معاملات را نیز تشکیل میدهد، حرمت ربا است. خداوند در قرآن کریم میفرماید: ﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا﴾ (بقره / ۲۷۵).

در این بخش به بررسی آسیبها و پیامدهای اخلاقی، اجتماعی و اقتصادی، اقتصاد ربوی آرمانشهر لیبرالیسم از منظر قرآن کریم پرداخته میشود. بدیهی است اندیشههای بنیانگذاران اقتصاد لیبرالسرمایهداری، در تمامی موارد اقتصادی، یکسان نیست؛ بلکه در برخی موارد با یکدیگر اختلاف دارند؛ اما آنچه در این مقاله، مورد بحث و بررسی قرار میگیرد، جریان غالب در نظام اقتصادی لیبرالسرمایهداری است.



Abdul Mannan Hosseini and Ahmad Sa'adat

محدودیتهای مالکیت در بخشهای تملک و مصرف از بارزترین وجوه تمایز و تفاوت نظام اقتصادی قرآن کریم با نظام اقتصادی آرمانشهر لیبرالسرمایهداری محسوب می شود؛ زیرا در نظام اقتصادی لیبرالسرمایهداری مالکیت و ابعاد گوناگون آن ازجمله راههای کسب ثروت و سرمایه و چگونگی مصرف آن از کمترین محدودیتها برخوردار است. وجود چنین اوصافی باعث می شود که آسیبهای گوناگون اخلاقی، اجتماعی و اقتصادی را برای اجتماع به بار بیاورد که از آن جمله می توان به آسیبهای زیر اشاره کرد:

# ٤. آسیبشناسی

از مواردی که در الگوی لیبرالیسم به آن تکیه شده، این است که سود هرچه بیشتر فرد، مالکیت خصوصی و آزادی اقتصادی، پایه و اساس نظام اقتصادی لیبرالیسم را تشکیل میدهد.

افراد در انجام هر نوع معاملاتی همانند ربا و غیره از آزادی کامل برخوردارند. چنین نگرشی، جامعه را دچار آسیبهای گوناگون میسازد. این آسیبها در گسترههای اخلاقی، اجتماعی و اقتصادی قابلبررسی است:

# الف. آسیبشناسی اخلاقی

اقتصاد علمی است که به دنبال یافتن روش های مناسب برای تخصیص منابع و امکانات موجود به اهداف و نیازهای انسان است از آنجائی که با مسائل زندگی انسان به عنوان موجودی هدفدار، اجتماعی، دارای انگیزه های گوناگون مادی، صاحب اراده، نامطمئن نسبت به آینده خویش و یک موجود انتخاب گر، مواجه است، اساساً یک علم اخلاقی است. کسانی که صادقانه و با بینش صحیح با واقعیات ذاتی انسان و زندگی اجتماعی او برخورد میکنند، هیچ مجالی برای انکار این واقعیت نمی یابند (حسینی، نقدی بر دیدگاه سرمایه داری، ۱۳۷۸: ۲۲۷).

از جانب دیگر ارزش های اخلاقی و اجتماعی، از مهمترین شرایط رسیدن به یک جامعه سالم و متعادل و رسیدن به یک توسعه پایدار است که بایستی در جامعه حاکم باشد؛ زیرا اخلاق است که باعث می شود مسائل و فعالیت های اقتصادی در یک جامعه نظم و نظام بخشیده شود. بنابراین نیاز است که مسائل اخلاقی بر امور اقتصادی غالب باشد.

امروزه جامعه غربی با فاصلهگرفتن از مسایل اخلاقی، در مقیاس بسیار بزرگی در ارزشهای اخلاقی و معنوی در آن جامعه تخریب به وجود آمده است، تلاش برای به دست آوردن ثروت و پول، حرص و طمع، ساختار اجتماعی را از بین برده است، به این دلیل که در میان امور اخلاقی و مسائل



اقتصادی، هیچ ارتباطی وجود ندارد و این دو مقوله از یکدیگر کاملا مجزا هستند (وبر، اخلاق پروتستان و روح سرمایهداری، ۱۳۷۱). ازاینرو امور اقتصادی در مکاتب غربی، به خصوص الگوی لیبرالیسم کاملاً خشک و بی روح است.

در چنین تفکری فقط در آمدزایی بیشتر، معیار قرار دارد، از هر راهی که ممکن باشد به این معنا که هرچه سعی و تلاش کمتر باشد و در آمد بیشتر باشد، موردپسند قرار می گیرد. حتی اگر این در آمد از راههای نامشروع همچون مواد مخدر، رباخواری و فروش سلاحهای کشتار جمعی و یا حتی انسان فروشی به دست بیاید، مطلوب است؛ زیرا در مکاتب غربی چیزی به نام عواطف انسانی و اخلاقی در امور اقتصادی وجود ندارد. چنانچه در این زمینه جرمی بنتام که نظرات اخلاقی او مبنای اخلاقی مکتب لیبرال سرمایه داری را تشکیل می دهد، چنین می گوید: «ما فقط یک وظیفه داریم و آن جستجوی بالاترین لذت ممکن است و مسئله رفتار انسان، فقط مسئله تعیین این است که چه چیزهایی بیشترین لذت را به انسان می بخشد.» (کاتوزیان، آدام اسمیت و ثروت ملل، بی تا: ۱۷۲).

این نظریه اخلاقی بنتام، در شکلدادن نظریههای جدید لیبرال بسیار مؤثر واقع شد و هماکنون بسیاری از فروض اساسی اقتصاد لیبرالیسم همانند فرض «تعقیب حداکثر مطلوبیت» در نظریه «رفتار مصرفکننده و حداکثر سود» در نظریه رفتار تولیدکننده، مبتنی بر همین عقیده است.

آدام اسمیت نیز در این زمینه چنین اظهار میکند: «کسی که برای نجات دیگری از غرق شدن، خود را در همان خطر می اندازد، نه به خاطر آن است که در ذهن او دفاع از جان دیگران، اصل اخلاقی مطلق است؛ بلکه به این خاطر است که می ترسد به بزدلی و یا عدم همدردی متهم شود یا به این دلیل باشد که از این راه سودی عائد او شود یا آن شخص نجاتیافته در جای دیگری خدمت مشابهی به او انجام خواهد داد (جونز، خداوندان اندیشه سیاسی، ۱۳۲۲: ۲۷۸/۲).

در مکتب اسلام و آموزههای قرآنی بین اخلاق و مسائل اقتصادی ارتباط عمیقی وجود دارد که این دو، طوری بههم پیوسته و گره خوردهاند که نمی توان آنها را از یکدیگر جدا کرد. ازاین رو در نظام اقتصادی اسلام هدف قرض دهنده از قرض دادن، این نیست که به وسیله قرض خویش درآمدی را به دست بیاورد (همان طوری که اسمیت به آن اشاره کرد)؛ بلکه انگیزه وام دهنده یک نوع احسان و نیکوکاری است و به خاطر حل مشکل قرض گیرنده، انجام می دهد.

بنابراین هر نوع قرضی که در آن شانبهای از ربا و زیادهخواهی باشد، موردنکوهش قرار میگیرد و پذیرفتنی نیست (الطحاوی، شرح معانی الآثار، ۱٤١٤ ق: ۹۹/٤).



Abdul Mannan Hosseini and Ahmad Sa'adat

در این میان، می توان به مواردی که در اسلام از انجامدادن آن نهی شده است، اشاره کرد: تقلب، تدلیس و غش در معاملات از اموریاند که آموزههای دینی از آنها به شدت منع کرده است. در تمامی این موارد سایه اخلاق کاملاً مشهود است و در میان آنها معیار نفع و راحتی عموم مردم و استواربودن پایههای جامعه و جمع مدنظر است، اگرچه سود فراوانی برای فروشنده نداشته باشد و حتی کار پرزحمتی نیز باشد. اقتصاد ربوی الگوی لیبرالیسم چون بر اساس اخلاق انجام نمیگیرد، مشکلات و پیامدهای فراوانی را متوجه فرد و جامعه میکند که ازجمله می توان امور ذیل را نام برد:

۱. خودخواهی و برتری طلبی

انگیزه همدردی و نوع دوستی، یکی از مهمترین عوامل در حفظ نظم اجتماعی و منافع عمومی است. یکی از آثار و آسیبهایی که در اقتصاد ربوی لیبرالسرمایهداری وجود دارد، عبارت از تأثیری است که بر روابط اجتماعی افراد میگذارد و روابط برادری و برابری بشری را به روابط برتریطلبانه افراد، تبدیل میکند.

در جامعه لیبرالسرمایهداری، روابط صرفاً بر اساس اقتصادی و اصل سودآوری و نفعجوییهای مادی فرد استوار است و مهمترین پیامد اجتماعی آن، برتریطلبی و خودخواهی است؛ خصلتی که در همه برتریطلبان تاریخ وجود داشته و انسانها را به بردگی و خواری کشیده است.

در نظام اقتصادی مکتب لیبرالیسم منافع شخصی و فردی نقش برجسته ای را ایفا میکند. ازاین رو اسمیت که خود یک اقتصاددان لیبرالیستی است، چنین بیان می دارد که «من هرگز از کسانی که به خاطر منافع عموم، تجارت میکنند، چیزی قابل قبول ندیده ام، در واقع چنین نیّتی در میان بازرگان و تجار معمول نیست. همچنین خودخواهی و منفعت طلبی، فرد را قادر می سازد که در رفتارهای خویش با سنجیدن سود و زیان، گزینه ای را اعمال کند که حداکثر سود را برای او تأمین کند (رابینسون، فلسفه اقتصادی، ۱۳۵۸: ۱۱). آدام اسمیت، خودخواهی را عیب نمی داند و چنین بیان میکند که منافع شخصی بدون آنکه عیب باشد، محرّک فعالیت انسان و موجب رفاه جامعه خواهد.» (کاتوزیان، آدام اسمیت و ثروت ملل، بی تا: ۱۷۶). هابز نیز به این نظر است که جز ملاحظه منافع شخصی، چیزی دیگری نمی تواند انگیزه رفتار آدمی باشد (قدیری اصلی، سیر اندیشه اقتصاد، بی تا: ۷۵).

اما چنین دیدگاهی باعث میشود که احساس همدردی و نیکی به همنوع از بین برود و انسان بهوسیله رباخواری و قمار و منافع شخصی دیگر در دامن خودخواهی انداخته شود، به جای اینکه همکاری و فداکاری در جامعه رشد کند، رقابت و مبارزه بر ادامه حیات حکمفرما میگردد. ازاینرو



است که کینز، با انتقاد از اقتصادگرایی لیبرال سرمایه داری، چنین اظهار می دارد: «بهتر است که دیگر، اقتصاد به عنوان هدف و ارزش نهایی تلقّی نشود؛ بلکه از آن به عنوان وسیله ای در جهت تحقق هدف های متعالی اجتماعی از قبیل عدالت و سایر هدف های انسانی و اجتماعی استفاده شود.» (حسینی، نقدی بر دیدگاه سرمایه داری درباره انسان اقتصادی، ۱۳۷۸: ۲۳۲).

برتراند راسل نیز با آنکه گرایشهای مادی در او غالب است، در انتقاد به اقتصاد ربوی الگوی لیبرالیسم چنین می گوید: «کاری که منظور آن فقط درآمد باشد، نتیجه مفیدی بار نخواهد آورد، برای چنین نتیجه ای باید کاری پیشه کرد که در آن ایمان به یک فرد، به یک مرام و به یک هدف نهفته باشد.» (نمازی، نظامهای اقتصادی، ۱۳۷٤: ۱۲۳). افزون بر آن، هدفقرارگرفتن ثروت، حرکتی است در جهت باطل کردن آرمانهای بزرگی که پیامبران الهی برای تحقق آن اندیشهها و آرمانها قیام کرده اند.

در چنین نظامی، هدف اصلی و حقیقی دستورات اخلاقی که صیقل نمودن روح انسان و به وجود آوردن آرامش در روح و روان انسان است، هرگز تحقق نخواهد یافت (خانی جزنی، دیدگاه نظام سرمایهداری و اسلام نسبت به فلسفه بازاریابی اجتماعی، ۱۳۷۹: ۹).

### ۲. ترک نیکوکاری و نادیدهگرفتن عواطف انسانی

عواطف یکی از ویژگیهای انسانی است که جایگاه بسیار بلندی در زندگی فردی و اجتماعی انسانها دارد و بقای جامعه بر این عواطف استوار است؛ زیرا هرگاه عواطف انسانی به ضعف و سستی گراید، ضعف و مرگ انسانیت را به همراه خواهد داشت. محور اصلی مهرورزی با دیگران، جامعهگرایی و همزیستی، عواطف انسانی است. ربا یک نوع تبادل اقتصادی نادرست است که باعث از بینرفتن عواطف، احساسات و پیوندها می شود. در ضمن ایجاد کینه در دل رباگیرندگان نسبت به رباخواران، هم دردی و عواطف حمایتی که در طبیعت بشر نهفته است، از بین می رود.

افراد در نظام اقتصادی ربوی لیبرالیسم، در اثر گرایش به مال اندوزی و عشق به پول و سرمایه و ارزش های مادی، احساس همکاری به همنوع و مددرسانی اجتماعی را از دست داده و به آتش خودخواهی گرفتار شدهاند. در چنین جامعهای به جای اینکه همکاری و ایثارگری رواج پیدا کند، مبارزه و جنگ بر سر ادامه حیات حکمفر ماست. چنانچه در این زمینه آدام اسمیت میگوید: «از خیرخواهی قصاب، گوشت فروش یا نانوا نیست که غذای ما را تأمین میکنند؛ بلکه توجه آنان به منافع شخصی خودشان است که چنین کاری را انجام میدهند.» (نجارزاده، شکل گیری نظام های اقتصادی بر مبنای اخلاق اسلامی و اخلاق سرمایه داری، ۱۳۷۸: ۱۵).



Abdul Mannan Hosseini and Ahmad Sa'adat

انسان در پرتو عواطف انسانی و انجام کارهای نیک میتواند به ارزش های انسانی روی بیاورد و از عادت های جنگلی و وحشی دوری جوید. سیاق دومین آیه نازل شده در مورد ربا، آیه مبارکه ﴿یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَصْعَافًا مُضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّکمْ تُفْلِحُونَ»؛ (آل عمران / ۱۳۰) «است که ناظر بر عواطف انسانی و انجام کارهای نیک است. علامه طباطبایی در تفسیر این آیه مبارکه چنین می فرماید: «در اینجا خدای عزوجل دعوت خود را به خیر و نیکی از ربا شروع کرده است؛ زیرا آیات بعد از این آیه مبارکه، در رابطه با نیکی و انفاق و سبقت گرفتن به سوی مغفرت و آمرزش الهی است. در حقیقت نخستین آیه در این قسمت که مردم را به ترک ربا دعوت می کند، زمینه سازی برای دعوت به نیکی و انفاق است ... بنابراین نتیجه ای که میتوان از توضیح و تفسیر این آیه گرفت این است که منشا بسیاری از مشکلات اجتماعی مسئله ربا و رباخواری است.» (طباطبایی، ترجمه تفسیر الین آیه گرفت این بسیاری از مشکلات اجتماعی مسئله ربا و رباخواری است.» (طباطبایی، ترجمه تفسیر این این است که منشا

از آنجایی که در نظام لیبرالسرمایهداری نگاهها به انسان نگاه مادی و تکبعدی است، عواطف انسان فرمانروایی نمیکند؛ بلکه حاکمیت و سروری بدون عواطف و ارزشهای انسانی ادامه پیدا میکند (اسکندرلو، سبک زندگی اسلامی و غربی، ۱۳۹۹: ۲٤).

نتیجه چنین نگرشی ظلم و تجاوز اقتصادی است که فشار حداکثری آن بر گرده مستضعفان و عموم مردم در جامعه است.

# ب. آسیبشناسی اجتماعی

یکی دیگر از آسیبهای اقتصاد ربوی لیرالسرمایهداری، آسیبها و پیامدهای اجتماعی آن است که در جامعه به وجود می آورد. در نظام اقتصادی ربوی لیبرالسرمایهداری، به دلیل اهمیت بسیار زیاد سود اقتصادی برای سهامداران و صاحبان سرمایه هزینههای اجتماعی، امور ارزشی و اخلاقی، در فعالیتهای اقتصادی از قلمرو مسائل اقتصادی بیرون شده و ارزش خود را نیز از دست داده است و نادیده گرفته می شود (دفتر همکاری حوزه و دانشگاه، مبانی اقتصاد اسلامی، ۱۳۷۶: ۱). به خاطر پیامدهای ضدانسانی و غیرالهی مال اندوزی بی حدو حصر است که خداوند تبارک و تعالی تمامی پیامبران به خصوص پیامبر اکرم ار ابرای مبارزه با عادات و خصلتهای برتری طلبانه فرستاد. یکی از روش های جمع آوری ثروت و مال اندوزی، رباست که باعث می شود آسیبهای اجتماعی امور زیر را بر شمرد: دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال هفدهم، شماره ۲۳، بهار و تابستان ۱٤۰۲، ص: ۲۲۹–۳۲۶ نقد اقتصاد ربوی در آرمان شهر لیبرالیسم از منظر قرآن کریم عبدالمنان حسینی و احمد سعادت



### ۱. نابرابری اجتماعی

مهمترین آسیب در نظام اقتصادی ربوی لیبرالیسم، ایجاد نابرابری شدید در چنین جوامعی است. به این دلیل که در جامعه سرمایهداری، ثروتمندان با به کارگیری بهره و انجام امور ربوی در معاملات و دادوستد روزبهروز بر ثروت و سرمایهشان افزوده می شود و افراد فقیر زیر بار انواع و اقسام ربا به خاطر ظلم اقتصادی که در حق شان می شود، در فقر و بیچارگی فرو می روند، برای نمونه بیشترین ثروت و سرمایه آمریکا – کشوری که بر مبانی اقتصاد لیبرالیسم استوار است – در اختیار یک درصد جامعه آمریکاست و تمامی تصمیمها در همه سطوح نیز توسط این یک درصد گرفته می شود و بقیه افراد جامعه در سرنوشت و تصمیمهای سیاسی و اقتصادی خود نقش چشم گیری ندارند (غفاری، آزادی اقتصادی در نظام اقتصادی اسلام و سرمایه داری از منظر رهبر معظم انقلاب اسلامی، ۱۳۹۹: ۱۰۰۸).

همچنین پرفسور لستر تاری، استاد اقتصاد دانشگاه هاروارد که یکی از بزرگترین نظریه پردازان اقتصاد است، اعتقاد دارد که نظام اقتصادی ربوی لیبرالیسم در جانب تولید، باعث نابرابری های اجتماعی بزرگ در جامعه می شود (یاسپرس، آغاز وانجام تاریخ، ۱۳٦۲: ۲۷۷). کارل یاسپرس درباره نظام ناعادلانه لیبرال سرمایه داری چنین اظهار می کند که امروزه عدالت خواهی در برابر بی عدالتی های ناشی از اقتصاد آزاد دوره لیبرالیستی، قد برافراشته است (خادم علی زاده، نقد و بررسی آزادی اقتصادی در نظام سرمایه داری، ۱۳۷۸: ۱۳۲۱).

نظام اقتصادی لیبرالیسم در مسیر یک طرفه نابرابری و شکاف طبقاتی در حال حرکت است که باعث فاصله طبقاتی شده است (آتش بار، خلاصه و نقد کتاب سرمایه در قرن بیست و یکم، ۱۳۹۳).

باتوجهبه اینکه درآمدهای بهدستآمده از سرمایه، قطعی الحصول نیست، و با استناد به قاعده فقهی «من له الغنم و فعلیه الغرم» (الزرقا، شرح القواعد الفقهیة، ۱٤۰۹ ق: ٤٣٧). درباره حرمت ربا چنین استدلال شده است که رباخوار، اصل سرمایه و سود آن را در چارچوب پدیده ربا بیمه میکند، بهگونهای که هیچگونه خطری متوجه سرمایه و سود حاصل از آن نمی شود.

سید قطب در این زمینه چنین اظهار میدارد: منشأ تمامی بدبختیهایی که امروزه در جوامع غربی وجود دارد، ظلم و ستمی است که کارخانهداران و صاحبان ثروت و سرمایه بهوسیله ربا و سودخواری به وجود آوردهاند (سید قطب، فی ظلال القرآن، ۱٤۲۵ ق: ۲۷/۱).

زمانی که شخصی برای تأمین هزینههای ضروری زندگی خویش، مجبور به استقراض میشود، وظیفه انسانی و ایمانی اقتضا میکند که از چنین فردی حمایت شود: ﴿وَإِنْ کَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةُ إِلَی



Abdul Mannan Hosseini and Ahmad Sa'adat

مَيسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ (بقره/٢٨٠). خداوند در اين آيه مباركه توصيه ميكند كه اگر مديون پول نداشت، شما منتظر باشيد؛ ولى اگر بخشيديد كه نور على نور هست، نه اينكه با گرفتن زيادتي (ربا)، بر مشكلات او افزوده شود، اين يك ظلم آشكار است.

در جامعه لیبرالیستی این همدردی و همیاری وجود ندارد؛ زیرا افراد در مقابل یکدیگر، هیچگونه مسئولیتی ندارند، بنابراین نیازی نمی بینند که بخشی از مال و دارایی خویش را به دیگران بسپارند.

یکی از مواردی که عدالت اقتصادی را از بین می برد و جامعه را به دو بخش فرادست و فرودست تقسیم می کند، ربا و سودخواری است که در نظام اقتصادی لیبرال سرمایه داری وجود دارد. تداول ثروت در دست ثروتمندان از هر راهی که باشد – چنانچه این راه ربا و قمار باشد – باعث شده است که جامعه به دو طبقه ثروتمند (آکل و ستم پیشه) و تهیدست (مأکول و ستمدیده) با فاصله بسیار زیادی تقسیم شود. طبقه بندی جامعه بدین شکل از منظر قرآن کریم مردود است و هر برنامه ای که بدان منتهی شود همانند رباخواری، کم فروشی، احتکار و شیوه های دیگری که جوهره نظام اقتصادی ربوی لیبرال سرمایه داری را تشکیل می دهند، نیز مردود و باطل است.

# ۲. بهره کشی از محرومان و عدم تعهد در قبال آنها

یکی از مواردی که در نظام اقتصادی ربوی لیبرالسرمایهداری موردتوجه است، انسانها نهتنها در مقابل دیگران و محرومان دارای مسئولیت نیستند و هیچگونه تعهدی نسبت به آنان ندارند؛ بلکه محرومان را استثمار کرده و از آنها بهرهکشی نیز میکنند که این خود از غیرانسانیترین روشهای ثروتاندوزی است (حکیم پور، اسلام و سرمایهداری، ۱۳۷۸: ۱۱).

در این شکی نیست که ثروت و سرمایه های کلان، جز از راه های ظالمانه استثماری و پایمال کردن حقوق دیگران، به دست نمی آید؛ زیرا معمولاً در آمدهای عادلانه و از راه های مشروع، به ثروت و سرمایه های کلان نمی انجامد.

بنابراین در چنین جامعهای، صاحبان سرمایه، دیگران را به عنوان ابزار سودآوری و کارگران گوش به فرمان خویش می پندارند. سنگینی بار ضرر در چنین جامعهای بر دوش کارگران و کارفرمایانی هست که باید برای بهرهوری بیشتر مالکان سرمایه، همیشه در سعی و تلاش باشند تا اینکه از ضرر ناشی از بحران احتمالی در امان باشند؛ اما صاحبان سرمایه بدون هیچ دغدغه و زحمتی سود فراوان را نصیب خویش میکنند. دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال هفدهم، شماره ۲۲، بهار و تابستان ۱٤۰۲، ص: ۲۲۹\_۳۲۶ نقد اقتصاد ربوی در آرمان شهر لیبرالیسم از منظر قرآن کریم عدالمنان حسنی و احمد سعادت جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

از آنجایی که در مسئله ربا عدالت رعایت نمی شود، خداوند یکی از پیامدهای منفی ربا را ظلم و بهره کشی می داند که در آن وجود دارد. خداوند می فرماید: ﴿وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَکَمْ رُءُوسُ أَمْوَالِکَمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ (بقره/۲۷۹)؛ «و اگر توبه کنید، پس اصل سرمایه هایتان، فقط از آنِ شماست، ستم نمی کنید و موردستم واقع نمی شوید.» در صورت مراعات نکردن دستور خداوند، آنها را به جنگ با خدا و رسولش فرا می خواند: ﴿فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (بقره/۲۸۰) بدین خاطر هست که خداوند دستور داده است که ربا نگیرید؛ زیرا ربا از دیدگاه عرف عقلاء ظلم و ستم است (صانعی، کتاب فقه و زندگی، ۱۳۸۳: ۳۲).

همیشه در طول تاریخ این چنین رفتارهای توانگران باعث شده است که رابطه اقتصادی در جامعه رابطه کاملاً آکل و مأکول اقتصادی باشد. چنانچه در این زمینه فلیسین شاله میگوید: «منحصرشدن داراییها به افراد معدود، در بهکارواداشتن کارگران آزاد، همان تأثیر را دارد که شلاق در غلام و برده دارد (کمالی، اسلام و نظام سرمایهداری، ۱۳۹۰: ۱۳۷).

در جهان امروزی نیز بیشترین ثروت و سرمایه نزد تعدادی معدود قرار دارد. اگرچه بهدست آوردن مال، معیشت و اقتصاد در سیستم اقتصادی جامعه آرمانی قرآن کریم از اهمیت ویژه ی برخوردار است و از امور مؤثر در زندگی است؛ ولی این اهمیت به گونه ای نیست که انسان تمامی صفات اخلاقی، روحی و آسایش اجتماعی را فدای مال اندوزی شخصی بکند. همچنین از نظر بینش اسلامی و دستورات الهی، انسان نه تنها در برابر انسان ها مسئول و دارای تعهد است؛ بلکه حتی در مقابل حیوانات و سرزمین نیز دارای مسئولیت و تعهد است. چنانچه در این زمینه از امام علی این روایت شده است: «اِتَّقُوا اللّه في عِبادِهِ و بِلادِهِ فإنّکُم مَسؤولُونَ حتّی عن البِقاعِ و البَهائم» (سیدرضی، نهج البلاغه، خطبه «رات نیز شما مسئولیت و تعهد است. چنانچه در این زمینه از امام علی این روایت شده است: میروات انه می می و بازد مردم و شهرها از خداوند بترسید؛ زیراکه شما مسئول هستید حتی در سایه پولدوستی و حیوانات نیز شما مسئولیت دارید.» این گونه مسئولیت پذیری و تعهد در سایه پولدوستی و بروت اندوزی پایمال شده و ثروت و سرمایه که باید برای رفع نیازها یک جامعه استفاده شود، ابزاری بروی اندوزی پایمال شده و شروت و سرمایه که باید برای رفع نیازها یک جامعه استفاده شود، ابزاری

در اخیر می توان گفت که پدیده ربا باعث می شود که ارزش های انسانی و اسلامی همانند قرض الحسنه، انفاق های مالی، تکافل اجتماعی، یاری رساندن به نیاز مندان و تهیدستان و همچنین تکلیف همگانی که اجتماع بر این امور استوار هست، کم رنگ شود و یا کاملاً از بین برود.



Abdul Mannan Hosseini and Ahmad Sa'adat

# ج. آسیبشناسی اقتصادی

در آرمانشهر لیبرالیسم به این دلیل که آزادی در اقتصاد با ایجاد انگیزه و رقابت آزاد، رشد اقتصادی و رفاه جامعه را به وجود می آورد و همچنین به بهانه اینکه با ارج نهادن به آزادی، باعث بالندگی و افتخار در کسب و حداکثر سود را برای رفاه عمومی به ارمغان می آورد، یک اصل مهم شمرده می شود. درحالیکه در سایه آزادی اقتصادی، بنگاهها و شرکتهای تجاری، می توانند به انحصارهای تکقطبی تبدیل شوند و درنتیجه یک گروهی خاصی در جامعه به سود و منافع اقتصادی برسند.

۱. از بین رفتن اموال و دارایی ها

یکی دیگر از خصوصیاتی که در معاملات ربوی وجود دارد، این است که مال و دارایی در چنین معاملاتی به تدریج از بین می رود. خداوند می فر ماید: «یمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَیرْبِی الصَّدَقَاتِ» (بقره/ ۲۷٦) «خدا، ربا را [به تدریج] نابود می کند؛ و بخشش های خالصانه را رشد می دهد.» بنابر مفاد آیه مبارکه، ربا موجب بسیاری از مشکلات اقتصادی در جامعه از جمله سبب زوال و از بین رفتن مال ها می شود.

علامه طباطبایی در تفسیر این بخش از آیه مبارکه می گوید: «ربا موجب بغض و عداوت و سوءظن می گردد، امنیت و مصونیت را سلب کرده و همه اینها باعث تفرقه و اختلاف و انتقام گیری می شود. درنتیجه، ابواب زوال و تباهی مال را می گشاید و کمتر مالی از آفت و یا خطر زوال محفوظ می ماند.» (طباطبایی، ترجمه تفسیر المیزان، ۱۳۷٤: ۲(۲۶۳). افزون بر این همه مشکلات، معاملات ربوی باعث می شود که چرخه تولید متوقف شود و از به کار افتادن سرمایه در امور تولید و صنعتی و از هرگونه فعالیت های اقتصادی، جلوگیری کند. تمامی این عوامل باعث می شود که مال و دارایی افراد در جامعه از بین برود.

# ۲. رکود اقتصادی (بحران اقتصادی)

ربا یکی از معاملات فاسد و خطرناک جوامع بشری است که در بُعد اخلاقی و اقتصادی بیشترین بحران را متوجه جامعه و اجتماع میکند. خداوند در قرآن کریم میفرماید: «وَمَا آتَیتُمْ مِنْ رِبًا لِیرْبُوَ فِی اَمُوَالِ النّاس فَلَا یرْبُو عِنْدَ اللّهِ» (روم/۳۹)؛ «آنچه بهعنوان ربا میپردازید تا در اموال مردم فزونی یابد، نزد خدا فزونی نخواهد یافت.» محمد ابوزهره، استاد دانشگاه قاهره در کتابی در این زمینه چنین نوشته است «در سال ۱۹۳۱ تا ۱۹۳۹ میلادی اقتصاد جهان با بحران بزرگی مواجه شد. بعد از بررسی و مطالعات اقتصاددانان و دانشمندان پیرامون آن مشخص شد که عامل اصلی چنین بحران عظیم اقتصادی، معاملات ربوی بوده است (مکارمشیرازی، خطوط اقتصاد اسلامی، ۱۳٦۰: ۱۲۹). همچنین دو فصلنامه علمی قرآن و علم، سال هفدهم، شماره ۲۳، بهار و تابستان ۱٤۰۲، ص: ۲۲۹–۳۲۶ نقد اقتصاد ربوی در آرمان شهر لیبرالیسم از منظر قرآن کریم عبدالمنان حسینی و احمد سعادت



این پدیده تخم کینه، عداوت را در دلها میکارد؛ زیرا کسی که وام ربوی میدهد، فقط و فقط سود خویش را مدنظر قرار میدهد و هیچ اعتنایی به ضرر و زیان طرف مقابل نمیکند. در این صورت است که بدهکار متوجه می شود که شخص رباخوار، پول را فقط برای بیچاره ساختن او و دیگران قرار داده است. درست است که شخص بدهکار بنا به احتیاجی که دارد، مجبور به گرفتن ربا می شود؛ ولی هرگز چنین بی عدالتی که در حقش می شود، فراموش نخواهد کرد؛ زیرا مشکلات اقتصادی که گریبانگیر شخص وام گیرنده شده، گاهی باعث می شود که به جنایات هولناکی دست بزند و گاهی هم باعث به وجودآوردن بحران های اجتماعی و اقتصادی جبران ناپذیری در جامعه می شود که عواقب خطرناکی را به دنبال خواهد داشت (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۲: ۲۸۱۲)

بنابراین، ربا مردم را از نیکوکاری و همکاری با یکدیگر، اعمال خداپسندانه دیگر اجتماعی و یاریرساندن به فرودستان و طبقه مستضعف جامعه باز میدارد.

#### نتيجه

نظام اقتصادی لیبرال سرمایهداری بر سود و منفعت هرچه بیشتر افراد استوار است. یکی از روشهایی که افراد میتوانند از طریق آن به سود بیشتر برسند، گرفتن ربا است. بنابراین ربا یکی از پدیدههایی است که بنیاد نظام لیبرالسرمایه داری بر آن نهاده شده است.

متأسفانه امروزه در جوامع اسلامی که میبایست نظام اقتصادی قرآنی، زندگی اقتصادی و تجاری آنان را تنظیم کند، نظام اقتصادی لیبرالی نفوذ عمیق کرده و در ذهن مردم یک آرمان شهر لیبرالیستی به تصویر کشیده شده است. ازاینرو، برای رهایی از آسیبهای آن نیازمند نقد آن از منظر قرآن کریم هستیم.

نتايجي كه از نقد قرآني نظام اقتصادي ليبرال به دست مي آيد، عباتند از:

نظام اقتصادی ربوی آرمانشهر لیبرالیسم آسیبهای اخلاقی را در پی دارد که باعث ازهمپاشیدن زیست اخلاقی جامعه انسانی شده و جامعه را به سوی خودخواهی و برتری طلبی سوق داده و روابط برادری و برابری بشری را تضعیف میکند. درنتیجه عواطف انسانی بشر تضعیف شده و انسانها به ترک نیکوکاری و نادیدهگرفتن عواطف انسانی رو می آورند.

دومین حوزهای که نظام لیبرالسرمایهداری، بر آن آسیب وارد میکند، حوزه اجتماعی است. این نظام باعث پیدایش نابرابری اجتماعی و تشکیل جامعه طبقاتی میشود که درنتیجه افراد فقیر، فقیرتر و افراد ثروتمند، ثروتمندتر میشوند. به همین ترتیب ثروتمندان از محرومان بهرهکشی کرده و هیچ تعهدی در قبال انسانیت آنها ندارند.



Abdul Mannan Hosseini and Ahmad Sa'adat

سومین حوزه زندگی که اقتصاد ربوی لیبرالسرمایهداری به آن آسیب میرساند، حوزه اقتصادی است. یکی از نتایج نظام ربوی، ازبینرفتن اموال و دارایی محرومان است؛ چراکه ثروتمندان همواره تمامی اموال آنان را به اساس وامهای ربوی گوناگون غصب میکنند. به همین گونه بحرانهای دورهای که در نظام اقتصادی لیبرال، پیوسته تداوم دارد و در هر دو دهه یا چند دههای بروز پیدا میکند و بسیاری از مردم را به سوی فقیرشدن سوق میدهد.

نتیجه نهایی نظام اقتصادی ربوی لیبرالیسم، علاوه بر ایجاد شکاف طبقاتی، بحرانهای اقتصادی و تنشهای اجتماعی بین فقیر و غنی، باعث ازبینرفتن سنت انفاق، قرضالحسنه و اجتماعهای انسانی میشود.

در برابر آن، نظام اقتصاد اسلامی است که برخاسته از وحی الهی و بر فطرت و سرشت پاک انسانی بنیاد یافته است. این نظام درصدد این است که آزادی حقیقی را برای انسانها در امور اقتصادی و غیراقتصادی رقم بزند و از انسان یک موجود مسئول بسازد تا با ایجاد عدالت اقتصادی، عدالت اجتماعی نیز به منصه اجرا درآید و از اموری که باعث برهمزدن نظام اخلاقی، اجتماعی و اقتصادی در یک جامعه می شوند، جلوگیری کند.

ازاینرو باتوجهبه آسیبهایی که بیان شد، خداوند ربا و معاملاتی را که باعث آسیبرساندن به نظام اخلاقی، اجتماعی و اقتصادی جامعه میشوند، حرام کرده است و برای آن بدیلی مانند مضاربه، عقد وکالت، عقد مرابحه، بیع اقساطی، شرکت، قرض الحسنه، انفاق و ... را ارائه کرده است که زندگی اقتصادی مردم را بهگونه هنجارمند به چرخش در آورده تا از آسیبهای گوناگون جلوگیری کند.



### منابع

- قرآن کریم، ترجمه: محمدعلی رضایی اصفهانی و جمعی از اساتید جامعة المصطفی، انتشارات بین المللی المصطفی، قم: چاپ دوم، ۱۳۸۸.
  - ۲. ابن منظور، محمد بن مُكرم، لسان العرب، چاپ سوم، بيروت: دار صادر، ۱٤١٤.
- ۳. اسکندرلو، محمدجواد، «سبک زندگی اسلامی و غربی»، دو فصلنامه علمی قرآن و علم سال چهارم، شماره ۲۷، پاییز و زمستان ۱۳۹۹.
- ۲۰ اصغری، محمود، «آزادی در قلمرو اقتصادی تحلیلی مقایسهای میان نظامیان اقتصادی اسلام و لیبرلیسم»، نشریه پژوهش های اجتماعی اسلامی، شماره ۲۱، فروردین و اردیبهشت ۱۳۷۹.
- ۵. آتشبار، توحید و رضا زمانی، خلاصه و نقد کتاب سرمایه در قرن بیست و یکم در گزارش
  ۱۳۸۰، مرکز پژوهشهای مجلس شورای اسلامی، تهران: ۱۳۹۳.
- ٦. آربلاستر، آنتونی، لیبرالیسم غرب ظهور و سقوط آن، ترجمه: عباس مخبر، چاپ سوم، تهران:
  انتشارات مرکز، ١٣٦٧.
  - ۷. بیات، عبدالرسول و دیگران، فرهنگ واژهها، قم: موسسه اندیشه و فرهنگ دینی،۱۳۸۱ هش.
  - ۸. جونز، ویلیام تامس، خداوندان اندیشه سیاسی، ترجمه: علی رامین، تهران: امیرکبیر، ۱۳۶۲.
  - ۹. جهانیان، ناصر، «فردگرایی و نظام لیبرالسرمایهداری»، کتاب نقد، شماره ۱۱، تابستان ۱۳۷۸.
    - ۱۰. حکیم پور، محمد، اسلام و سرمایهداری، کتاب نقد، سال سوم، شماره ۱۱، سال ۱۳۷۸.
      - حكيمي، على، الحيات، ترجمه: احمد آرام، تهران: نشر فرهنگ اسلامي، بي تا.
- ۱۲. حکیمی، محمد، معیارهای اقتصادی در تعالیم رضوی این، مشهد: بنیاد پژوهش های اسلامی، ۱۳۷۹.
- ۱۳. خادمعلیزاده، امیر، نقد و بررسی آزادی اقتصادی در نظام سرمایهداری، نشریه کتاب نقد، شماره ۱۱، تابستان، ۱۳۷۸.
- ۱٤. خانی جزنی، جمال، دیدگاه نظام سرمایه داری و اسلام نسبت به فلسفه بازاریابی اجتماعی، دانش مدیریت سال سیزدهم، ش ٤٩، تابستان ۱۳۷۹.
- ۱۵. دادگر، یدالله، «نظام سرمایهداری از زبان اقتصاددانان سرمایهداری»، فصلنامه کتاب نقد، سال سوم، شماره ۱۱، تابستان ۱۳۷۸.
  - دفتر همکاری حوزه و دانشگاه، مبانی اقتصاد اسلامی، تهران: انتشارات سمت، ١٣٧٤.
- ۱۷. رابینسون، جون، فلسفه اقتصادی، ترجمه: بایزید مردوخی، چاپ دوم، تهران: شرکت سهامی کتابهای جیبی، ۱۳۵۸.



- ۱۸. رجائی، سیدمحمدکاظم، ماهیت بهره و کارایی اقتصادی آن، قم: مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ۱۳۸٤.
- الزرقا، أحمد بن الشيخ محمد، شرح القواعد الفقهية، محقق: مصطفى أحمد الزرقا، الطبعه الثانيه، دمشق: دارالقلم، ١٤٠٩.
- ۲۰. سامی، ابوالفضل، بررسی نقش بهره در نظام بانکداری اسلام و سرمایهداری، دانشگاه تربیت مدرس، پایاننامه کارشناسی ارشد رشته علوم اقتصادی، ۱۳۷٤.
  - ٢١. سيدقطب، ابراهيم، في ظلال القرآن، الطبعه الخامسه و الثلاثون، بيروت: دارالشروق، ١٤٢٥.
    - ۲۲. صانعی، یوسف، کتاب فقه زندگی ۱، ربای تولیدی، قم: میثم تمار، ۱۳۸۳.
  - ۲۳. طباطبایی، سیدمحمدحسین، ترجمه تفسیر المیزان، انتشارات جامعه مدرسین، قم: ۱۳۷۴.
- ۲٤. الطحاوى، ابوجعفر احمد بن محمد، شرح معانى الآثار، المدينه المنوره: عالم الكتاب، ١٤١٤.
  - ٢٥. عسكري، حسن بن عبدالله، الفروق في اللغة، بيروت: دار الافاق الجديده، ١٤٠٠.
  - ۲۲. فردیک، روویون، آرمانشهر در تاریخ اندیشه غرب، عباس باقری، تهران: نشر نی، ۱۳۸۵.
- ۲۷. فرزینوش، اسدالله؛ ندری، کامران، «ربا، بهره قراردادی و بهره طبیعی»، مجله تحقیقات اقتصادی، تهران، شماره ۲۰، ۱۳۸۱.
  - ۲۸. قدیریاصلی، باقر، سیر اندیشه اقتصاد، چاپ هشتم، تهران: انتشارات دانشگاه تهران، بیتا.
- ۲۹. کاتوزیان، محمدعلی، آدام اسمیت و ثروت ملل، تهران: شرکت سهامی کتابهای جیبی، بی تا.
- ۳۰. کمالی، محمدهادی، «اسلام و نظام سرمایهداری»، سفیر، سال پنجم، شماره بیستم، زمستان ۱۳۹۰.
- ۳۱. ماجدی، علی؛ گلریز، حسن، پول و بانک از نظریه تا سیاستگذاری، چاپ هشتم، تهران: بانک مرکزی، ۱۳۷۷.
- ٣٢. مجلسى، محمدباقر بن محمدتقى، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار (عليهم السلام)، بيروت: مؤسسه الوفاء، ١٤٠٤.
- ۳۳. مدنی، داوود، مقدمهای بر تئوریهای سازمان و مدیریت، چاپ چهارم، تهران: دانشگاه پیام نور ۱۳۷۳.
  - ٣٤. معرفت، محمدهادي، جامعه مدني قم: التمهيد، ١٣٧٨.



۳۵. مکارمشیرازی، ناصر، خطوط اقتصاد اسلامی، قم: ناشر مدرسه امام علی بن ابیطالب این، ۱۳٦۰.

- ٣٦. \_\_\_\_\_، تفسير نمونه، تهران: دارالكتب الاسلاميه، چاپ بيست و پنجم، ١٣٧٢.
- ۳۷. موسویان، سیدعباس، «نقد دیدگاه معاصر درباره ربا»، کتاب نقد، سال چهاردهم، و پانزدهم، شماره ٦٦-٦٥، زمستان ۱۳۹۱ و بهار ۱۳۹۲.
- ۳۸. میرآخور، عباس، مطالعات نظری در بانکداری و مالیه اسلامی، ترجمه محمدرضا ضیایی بیگدلی، تهران: بانک مرکزی جمهوری اسلامی ایران، ۱۳۷۰.
- ۳۹. میرمعزی، سیدحسین، «ترسیم نظام اقتصادی اسلام بر اساس مکتب اقتصادی آن، نشریه نامه مفید، شماره ۱۶، تابستان ۱۳۷۷ ش.
- ۲۰ ناصری، شهناز، «بررسی تطبیقی اهداف اقتصادی مکتب اقتصاد اسلامی و اقتصاد سرمایهداری»، نشریه اقتصاد اسلامی، شماره ۸، پاییز ۱۳۹۳.
- ٤١. نجارزاده، رضا، شکل گیری نظامهای اقتصادی بر مبنای اخلاق اسلامی و اخلاق سرمایهداری، فصلنامه جستارهای اقتصادی، سال پنجم، شماره ١٠، پاییز و زمستان ١٣٧٨.
  - ٤٢. نمازي، حسين، نظامهاي اقتصادي، تهران: شركت سهامي انتشار، ١٣٧٤.
- ٤٣. وبر، ماکس، اخلاق پروتستان و روح سرمایهداری، ترجمه عبدالمعبود انصاری، تهران: انتشارات سمت، ۱۳۷۱.

٤٤. ياسپرس، كارل، آغاز و انجام تاريخ، ترجمه محمود لطفي، تهران: خوارزمي، ١٣٦٢.

٤٥. John Eatwell، The New Palgrave A Dictionary of Economic: The Macmillan Press Limited ، ۱۹۸۷



#### References

- Y. Quran Karim (Translation of the Holy Quran): Translated by Mohammad Ali Rezaei Esfahani and A Group of Professors at Al-Mustafa International University, Al-Mustafa International University Publications, Qom: Ynd Edition, YTAA SH (Y · · · CE).
- Y. Al-Tahawi, Abu Ja'far Ahmad bin Mohammad, Sharh Ma'ani al-Athar (Explanation of the Meanings of the Narrations), Holy Madinah: Alam al-Kitab, 1515 AH (1995 CE).
- r. Eskanderlou, Mohammad Javad, "Islamic and Western Lifestyle", Quran and Science Journal, Volume 14, Number 27, February 2021
- Al-Zarqa, Ahmad bin Al-Sheikh Mohammad, Sharh al-Qawaid al-Fiqhiyyah (Explanation of Jurisprudential Principles), Researched by Mustafa Ahmad Al-Zarqa, <sup>Υnd</sup> Edition, Damascus: Dar al-Qalam, ۱٤٠٩ AH (۱۹۸۹ CE).
- Arblaster, Anthony, Liberalism: The Rise and Fall of Western Liberalism (Rise and Fall of Western Liberalism), Translated by Abbas Mokhber, <sup>ψrd</sup> Edition, Tehran: Entesharat Markaz, <sup>۱</sup><sup>ψ</sup><sup>γ</sup><sup>γ</sup> SH (<sup>19</sup>ΛΛ CE).
- 7. Asghari, Mahmoud, "Azadi dar Qalamroye Iqtisadi; Tahlili Muqayesaei miyan Nizmiyan Islam wa Liberalism (Freedom in the Analytical Comparative Economic Realm between the Islamic Economic System and Liberalism)", Pajuheshha-ye Eqtisadi-ye Eslami (Islamic Social Research) Journal, Issue <sup>Y</sup>), Farvardin and Ordibehesht <sup>YYY9</sup> SH (<sup>Y</sup>··· CE).
- V. Askari, Hassan bin Abdullah, Al-Furuq fi al-Lughah (Differences in Language), Beirut: Dar al-Afaq al-Jadidah, ۱٤۰۰ AH (۱۹۸۰ CE).
- A. Atashbar, Tohid and Reza Zamani, "Khulaseh wa Naqd Ketab Sarmaye dar Qarn 21 dar Guzarish 1380 SH (Summary and Critique of the Book 'Capital in the Twenty-First Century' in the Report of 1380 SH)" Research Center of the Islamic Consultative Assembly, Tehran: 1997 SH (1015 CE).
- ۹. Bayat, Abdulrasul et al., Farhang-e Vazheha (Dictionary of Terms), Qom: Andisheh va Farhang Dini Institute, ۱۳۸۱ SH (۲۰۰۲ CE).
- ۲۰. Center for the Collaboration of Seminary and University, Mabani-ye Eqtesad-e Eslami (Foundations of Islamic Economics), Tehran: SAMT Press, ۲۳۷٤ SH (۱۹۹۰ CE).
- 1). Dadgar, Yadollah, "Nizam Sarmaydari aza Zaban Eqtisaddanan Sarmayedari (The Capitalist System in the Words of Capitalist Economists)", Ketab Naghd (Book Review) Journal, Volume ", Issue 11, Summer 1874 SH (1999 CE).
- ۲۲. Eskandarlou, Mohammad Javad, "Sabk Zindagi Islami wa Gharbi (Islamic and Western Lifestyle)", Quran va Elm (Quran and Science) Journal, Volume ٤, Issue ۲٧, Autumn and Winter ۱۳۹۹ SH (۲۰۲۰ CE).
- ۱۳. Farzin Vash, Asadollah, Naderi, Kamran, "Riba, Bahre Qarardadi w Bahre Tabi i (Riba, Contractual Interest, and Natural Interest)", Majaleh-ye Tahqiqat-e Eqtesadi (Economic Research Journal), Tehran, Issue ۲۰, ۱۳۸۱ SH (۲۰۰۲ CE).
- ۱٤. Feredyk, Rovayon, Arman Shahrdar Tarikh-e Andisheh-ye Gharb (Eutopia in the History of Western Thought), Abbas Baqiri, Tehran: Nashr-e Ney, ۱۳۸۰ SH (۲۰۰۶ CE).
- 1°. Hakim Pour, Mohammad, Islam va Sarmayehdari (Islam and Capitalism), Ketab Naghd (Book Review) Journal, Volume <sup>r</sup>, Issue <sup>11</sup>, <sup>1</sup><sup>r</sup><sup>v</sup><sup>A</sup> SH (<sup>1999</sup> CE).



- ۲۲. Hakimi, Ali, Al-Hayat (The Life), Translated by Ahmad Aram, Tehran: Nashr-e Farhang-e Islami, n.d.
- 14. Hakimi, Mohammad, Ma'yarhay-e Eqtesadi dar Ta'alemat-e Razavi (Economic Standards in the Teachings of Imam Raza), Mashhad: Islamic Research Center, 1999 SH (Y · · · CE).
- ۱۸. Ibn Manzur, Mohammad bin Mukarram, Lisan al-Arab (The Tongue of the Arabs), <sup>۳rd</sup> Edition, Beirut: Dar Sadir, ۱٤۱٤ AH (۱۹۹٤ CE).
- 19. Jahaniyan, Naser, "Farqirai dar Nizam Liberalism Sarmayedari (Individualism and the Capitalist Liberal System)", Ketab Naghd (Book Review) Journal, Issue 11, Summer 1974 SH (1999 CE).
- ۲۰. Jaspers, Karl, Aghaz va Anjam-e Tarikh (The Origin and Goal of History), Translated by Mahmoud Lotfi, Tehran: Khwarazmi Publications, ۱۳۶۲ SH (۱۹۸۳ CE).
- John Eatwell, The New Palgrave: A Dictionary of Economics: The Macmillan Press Limited, 1944.
- ۲۲. Jones, William Thomas, Khodavandane Andisheye Siyasi (The Gods of Political Thought), Translated by Ali Ramin, Tehran: Amir Kabir, ۱۳٦٢ SH (۱۹۸۳ CE).
- ۲۳. Kamali, Mohammad Hadi, "Islam wa Nizam Samayedari (Islam and the Capitalist System)", Safir Magazine, Year ۹, Issue ۲۰, Winter ۱۳۹۰ SH (۲۰۱۱ CE).
- Y<sup>5</sup>. Katouzian, Mohammad Ali, Adam Smith va Tharwat-e Mila (Adam Smith and the Wealth of Nations), Tehran: Pocket Size Book Publishing Company, n.d.
- Yo. Khadem Ali Zadeh, Amir, "Naqr wa Barresi Azadi Eqtesadi dar Nizam Sarmayedari (Critique and Review of Economic Freedom in the Capitalist System)", Ketab Naghd (Book Review) Journal, Issue 11, Summer 1974 SH (1999 CE).
- ۲٦. Khanijazni, Jamal, "Didgah Nizam Sarmayedari wa Islam nisbat be Falsafe Bazaryabi Ijtimai (The View of the Capitalist System and Islam toward the Philosophy of Social Marketing)", Danesh-e Modiriyat (Management Sciences) Journal, Volume ۱۳, Issue ٤٩, Summer ۱۳٧٩ SH (۲۰۰۰ CE).
- ۲۷. Ma'arifat, Mohammad Hadi, Jam'eh Madani (Madani Society), Qom: Al-Tamhid, ۱۳۷۸ SH (۱۹۹۹ CE).
- ۲۸. Madani, Davood, Maqadimeyi bar Theory-haye Sazman va Modiriyat (Introduction to Organization and Management Theories), <sup>th</sup> Edition, Tehran: University of Payam Noor, ۱۳۷۳ SH (۱۹۹٤ CE).
- <sup>Y4</sup>. Majidi, Ali, Golriz, Hassan, Pul va Bank az Nazariye ta Siasi Gozari (Money and Banking from Theory to Policy), <sup>Ath</sup> Edition, Tehran: Bank Markazi Iran, <sup>YYYY</sup> SH (<sup>Y4A</sup> CE).
- ۳۰. Majlisi, Mohammad Baqir bin Mohammad Taqi, Bihar al-Anwar al-Jami'ah li Durar Akhbar al-A'immah al-Athar (The Seas of Lights: A Comprehensive Collection of Traditions of the Holy Imams), Beirut: Mu'assasat al-Wafa', ۱٤٠٤ AH (۱۹۸۳ CE).
- ۳۱. Makarem Shirazi, Naser, Khatut-e Eqtesad-e Eslami (Lines of Islamic Economics), Qom: Imam Ali bin Abi Talib (A.S.) Seminary School Publications, ۱۳٦٠ SH (۱۹۸۱ CE).
- ۳۲. Makarem Shirazi, Naser, Tafsir-e Namuneh (Exemplary Interpretation), Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, ۲٥th Edition, ۱۳۷۲ SH (۱۹۹۳ CE).
- ۳۳. Mir Akhor, Abbas, Motale'at-e Nazari dar Bankdari va Maliyat-e Eslami (Theoretical Studies in Islamic Banking and Finance), Translated by Mohammad Reza Ziyayi Begdeli, Tehran: Central Bank of the Islamic Republic of Iran, ۱۳۷۰ SH (۱۹۹۱ CE).



- <sup>v</sup><sup>£</sup>. Mir Mo'ezzi, Sayyed Hussein, "Tarsim-e Nezam-e Eqtesadi-e Eslam bar Asas-e Maktab-e Eqtesadi-ye an" (Outlining the Islamic Economic System Based on Its Economic School), Nameh-e Mofid Journal, Issue <sup>v</sup><sup>£</sup>, Summer <sup>vvvv</sup> SH (<sup>vqq</sup> CE).
- <sup>۳</sup>o. Musavian, Sayyed Abbas, "Naqd Didgah Mu'asir darbare Riba (Critique of Contemporary Views on Riba)", Ketab Naghd (Book Review) Journal, Year ۱٤, Issues <sup>٦٦-¬o</sup>, Winter ۱۳۹۱ and Spring ۱۳۹۲ SH (۲۰۱۲ CE).
- <sup>67</sup>. Najjarzadeh, Reza, Shakl-giri-ye Nezam-haye Eqtesadi bar Mabna-ye Akhlaq-e Eslami va Akhlaq-e Sarmayehdari (Formation of Economic Systems Based on Islamic Ethics and Capitalist Ethics), Jostarehaye Eqtesadi (Economic Discussions) Journal, Year °, Issue <sup>1</sup>, Autumn and Winter <sup>1</sup><sup>WVA</sup> SH (<sup>1999</sup> CE).
- ۳۷. Namazi, Hussein, Nezam-haye Eqtesadi (Economic Systems), Tehran: Sherkat Sahami Enteshar, ۱۳۷٤ SH (۱۹۹۰ CE).
- <sup>w</sup><sup>A</sup>. Naseri, Shahnaz, "Barresi Tatbiqi Ahdaf Eqtesadi Maktab e Eqtesad Islami wa Eqtesad e Sarmayedari (Comparative Study of the Economic Goals of the Islamic Economic School and Capitalist Economics)", Eqtesad-e Eslami (Islamic Economics) Journal, Issue <sup>A</sup>, Autumn <sup>w</sup><sup>a</sup><sup>w</sup></sup> SH (<sup>v</sup><sup>i</sup> CE).
- ۳۹. Qadiri Asli, Baqir, Sair-e Andisheh-ye Eqtesad (Journey of Economic Thought), <sup>Ath</sup> Edition, Tehran: University of Tehran Publications, n.d.
- ٤. Rajaei, Sayyid Mohammad Kazem, Mahiyat-e Bahre va Karayi-ye Eqtesadi An (The Nature of Interest and Economic Efficiency Thereof), Qom: Imam Khomeini Educational and Research Institute, <sup>۱</sup>ΥΛ<sup>٤</sup> SH (<sup>۲</sup>··° CE).
- ٤١. Robinson, John, Falsafeh-e Eqtisadi (Economic Philosophy), Translated by Bayazid Mardukhi, ۲nd Edition, Tehran: Pocket Size Book Publishing Company, ۲۳۵۸ SH (۱۹۷۹ CE).
- ۲۲. Sami, Abu al-Fadl, "Barresi Naqsh Bahre dar Nizam Bankdari Islam wa Sarmayedari (An Examination of the Role of Interest in the Islamic Banking System and Capitalism)", Tarbiat Modares University, Master's Thesis in Economics, ۱۳۷٤ SH (۱۹۹۰ CE).
- ٤٣. San'ei, Yusuf, Ketab Fiqh-e Zendegi *1*: Rubay-e Tolidi (Book of the Jurisprudence of Life *1: The Productive Interest)*, Qom: Meitham Tamar, ۱۳۸۳ SH (۲۰۰۶ CE).
- ٤٤. Sayyid Qutb, Ibrahim, Fi Zhilal al-Quran (In the Shade of the Quran), <sup>roth</sup> Edition, Beirut: Dar al-Shorouk, <sup>1</sup><sup>εγο</sup> AH (<sup>r</sup>··<sup>ε</sup> CE).
- ٤٥. Tabatabai, Sayyid Mohammad Hussein, Tarjomeh-ye Tafsir al-Mizan (Translation of Tafsir al-Mizan), Seminary Teachers Association Publications, Qom: ۱۳۷٤ SH (۱۹۹۰ CE).
- ٤٦. Weber, Max, Akhlaq-e Protestan va Rooh-e Sarmayehdari (The Protestant Ethic and the Spirit of

Capitalism), Translated by Abdulma'bud Ansari, Tehran: SAMT Press, 1771 SH (1997 CE)