

### A Critical Analysis of the Scientific Interpretations in Bangladesh \*

#### Abdullah', Hossein Alavi Mehr' and Ahmad Moradkhani'

#### **Abstract**



The most prominent method of Quranic interpretation in Bangladesh is the scientific approach, which has long been the focus of scholars and interpreters in the region. This paper employs a descriptive-analytical method to critique and examine the shortcomings of this interpretive method in Bangladesh. The research findings indicate that despite the positive aspects and numerous advantages of scientific interpretations of the Quran in Bangladesh, there are also weaknesses and shortcomings. These shortcomings can be divided into two categories: foundational and methodological. The most significant foundational shortcomings of scientific interpretations in Bangladesh include: providing material justifications for extraordinary matters, conflicting with rational principles of discourse, relying on scientific assumptions, believing that all sciences are present in the Quran, neglecting religious and spiritual matters, and not adhering to the lexical rules of the Quran. Methodological shortcomings, on the other hand, encompass: ignoring the implications of verses, not collecting all verses related to a subject, deviating from the main goal of the Quran, imposing theories onto the Quran, using unreliable sources, and employing incorrect assumptions. Since these shortcomings have arisen due to neglecting the conditions and principles of proper Quranic interpretation, scientific interpretation must be conducted by qualified interpreters who adhere to the conditions and regulations of sound scholarly interpretation.

**Keywords:** Critical Analysis, Quran, Scientific Interpretation, Bangladesh, Weaknesses.

<sup>&</sup>lt;sup>r</sup>. Associate Professor in the Department of Islamic Jurisprudence and Principles of Islamic Law at Qom Campus, Islamic Azad University, Qom, Iran: (ah moradkhani@qom-iau.ac.ir).



<sup>1.</sup> Ph.D. Graduate of Al-Mustafa International University, Qom, Iran, from Bangladesh: (abdullahanni & @yahoo.com).

Y. Professor and Member of the Academic Faculty at the Imam Khomeini Educational Complex, Al-Mustafa International University, Qom, Iran, [Corresponding Author]: (halavimehro@gmail.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# **آسیبشناسی تفاسیر علمی بنگلادش \***

## عبدالله ٔ و حسین علوی مهر ٔ و احمد مرادخانی ٔ عبدالله ٔ ا



چکیده

مهمترین روش تفسیر قرآن در بنگلادش، روش تفسیر علمی است که از دیرباز مورد توجه علما و مفسران آن دیار بوده است. در این نوشتار با روش توصیفی تحلیلی تلاش شده است آسیبهای این روش تفسیری در بنگلادش مورد نقد و بررسی قرار بگیرد. یافتههای پژوهش حاکی از آن است که تفاسیر علمی قرآن در بنگلادش با وجود نکات مثبت و امتیازات فراوان، دارای نکات ضعف و آسیب نیز هستند. این آسیبها را میتوان به دو دسته تقسیم کرد که عبارتند از آسیبهای مبنایی و آسیبهای روشی. مهمترین آسیبهای مبنایی تفاسیر علمی بنگلادش عبارتند از: توجیهات مادی برای امور خارقالعاده، مخالفت با اصول عقلایی محاوره، استناد به فرضیات علمی، اعتقاد به وجود همه علوم در قرآن، غفلت از امور عبادی و معنوی و عدم رعایت قواعد لغت قرآن؛ اما آسیبهای روشی عبارتند از: بی توجهی به دلالت آیه، عدم جمعآوری همه آیات مربوط به یک موضوع، دورشدن از هدف اصلی قرآن، تحمیل نظریات بر قرآن، استفاده از مطالب نامعتبر و استفاده از پیشفرضهای نادرست. چون این آسیبها بهخاطر بی توجهی به شرایط و ضوابط تفسیر صحیح قرآن رخ داده است، لذا لازم است تفسیر علمی توسط مفسر دارای شرایط و با رعایت ضوابط تفسیر علمی صورت بگیرد.

كليدواژگان: آسيبشناسي، قرآن، تفسير علمي، بنگلادش، نكات ضعف.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠١/٠٨/۲۳ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٢/٠٢/١٥.

١. دانش آموخته دكتري جامعة المصطفى ص العالمية، قم، ايران، (از كشور بنگلادش)؛ (abdullah ٥١٢١٤@yahoo.com).

استاد و عضو هيات علمي مجتمع امام خميني جامعه المصطفى ص العالميه، قم، ايران، «نو يسنده مسئول»؛ (halavimehro@gmail.com).

۳. دانشیار گروه فقه و مبانی حقوق اسلامی، واحد قم، دانشگاه آزاد اسلامی، قم، ایران؛ (ah\_moradkhani@qom-iau.ac.ir).



#### مقدمه

روش تفسیر علمی قرآن مجید یکی از روشهای تفسیری است که مانند کشورهای دیگر در کشور بنگلادش نیز در سده اخیر از استقبال گستردهای برخوردار شده است. باتوجهبه علاقه انسانها به علوم تجربی، عدهای کوشیدند آیات قرآن را بر اساس اطلاعات علوم تجربی تبیین و تحلیل کنند تا مطالب جدیدی از آیات قرآن به دست بیایند و افق جدیدی در تفسیر قرآن باز شود. این روش تفسیری در دوره معاصر بیشترین مخاطب را جذب خود کرده است.

روش تفسیر علمی روشی است که از همان سده های نخستین اسلام شروع شد و تاکنون ادامه دارد و نظریات موافق و مخالف زیادی را برانگیخته است (رضایی اصفهانی، در آمدی بر تفسیر علمی قرآن، ۱۳۷۵ ش: ۲۷٤). وقتی در بنگلادش مولانا اکرم خان برای نخستین بار دست به تفسیر علمی زد، عده ای بر علیه او موضع گرفتند، البته این موضع گیری ها باعث نشد مفسران از تفسیر علمی روی برگردانند؛ بلکه روز به روز گرایش به تفسیر علمی بیشتر شد.

روش تفسیر علمی در بنگلادش در کنار امتیازات فراوان از آسیبهای بسیار جدی مواجه است که لازم است این آسیبها به طور مشخص شناسایی شود تا تفسیر علمی به جایگاه اصلی خود برگردد. لذا نوشتار حاضر در پی پاسخ به این سؤال است که تفسیر علمی در بنگلادش از چه آسیبهایی برخوردار است.

#### بيشينه

با وجود اشارات ضمنی قرآن به پدیده های علوم مختلف به ویژه علوم تجربی، پیشینه تفسیر علمی قرآن به عصر نزول می رسد. برخی از احادیث نبوی و ائمه الله نیز دربردارنده نکات علمی است.

شیخ الرئیس ابوعلی سینا (م ۲۷۸ ق)، شیخ طوسی (۲۰۸ ق)، غزالی، فخرالدین رازی (م ۲۰۰ ق)، ابوالفضل مرسی (م ۲۰۵ ق)، عبدالله بن عمر شیرازی مشهور به «بیضاوی» (م ۲۹۱ ق)، حسن بن محمد نیشابوری قمی (م ۷۲۸ ق) بدرالدین زرکشی (م ۷۹۷ ق) و جلال الدین سیوطی (م ۹۱۱ ق) از کسانی هستند که در آثارشان مطالب مربوط به تفسیر علمی قابل مشاهده است (ر.ک: رضایی اصفهانی، در آمدی بر تفسیر علمی قرآن، ۱۳۷۵: ۳۹۳؛ رفیعی محمدی، سیر تدوین و تطور تفسیر علمی قرآن، ۱۳۷۵: ۳۹۳؛ رفیعی محمدی، سیر تدوین و تطور تفسیر علمی قرآن، ۱۳۸۸: ۱۳۱)

در زمان معاصر بسیاری از پژوهشگران به طور ویژه تفسیر علمی قرآن را مورد نقد و بررسی قرار داده اند که برخی از برجسته ترین آثار عبارتند از: کتاب «جریان شناسی تفسیر علمی» اثر شادی نفیسی،





کتاب «در آمدی بر تفسیر علمی قرآن» و کتاب «پژوهشی در اعجاز علمی قرآن» اثر محمدعلی رضاییاصفهانی؛ کتاب «سیر تدوین و تطور تفسیر علمی قرآن» اثر ناصر رفیعی محمدی؛ کتاب «در آمدی بر تاریخ تحلیل تفسیر علمی» اثر علی کریم پورقراملکی؛ کتاب «روش شناسی تفسیر علمی قرآن، مبانی و اصول» اثر گروهی از نویسندگان؛ اما باتوجه به قلمروی مکانی تحقیق که بنگلادش است، باید گفت تا جایی که نگارنده تتبع داشته هیچ اثر مربوط به تفسیر علمی در بنگلادش تاکنون نوشته نشده است.

#### مفهومشناسي

#### تفسير

واژه تفسیر از ماده «فسر» مصدر باب تفعیل است. در قرآن مجید فقط یک بار این واژه به کار رفته است (فرقان/۳۳). راغب اصفهانی (متوفی ۲۰۰ ق) در کتاب المفردات درباره معنی «تفسیر» می گوید: «الفسر اظهار المعنی المعقول، و التفسیر فی المبالغه کالفسر» ماده فسر آشکار کردن معنای معقول از یک کلام یا کلمه است، و با کلمه تفسیر، همان معنای فسر را به شکل مبالغه نشان می دهیم (راغب، مفردات، ۱۳۳۲ ش: ۲۳۳). در کتاب قاموس القرآن درباره معنای تفسیر آمده است: فسر: ایضاح و تبیین (فسر الشیء بینه و اوضحه) ماده فسر روشن نمودن و بیان کردن است و تفسیر نیز، به همان معناست، البته با مبالغه (قرشی، قاموس قرآن، ۱۳۷۱ ش: ٥/ ۱۷۵). در تاج العروس آمده است که: «الفسر، الابانه وکشف المغطی... والفسر، نظر الطبیب الی الماء. کالتفسره او هی البول یستدل به علی المرض. التفسر و التأویل واحد». کلمه فسر همان شکافتن و پردهبرداری است. و نیز به معنای نظر پزشک است که به بول بیمار می کند و از آن به بیماری او پی می برد (یعنی این نگاه نوعی کاشفیت دارد) و تفسیر و تأویل به یک معنا است (زبیدی واسطی، تاج العروس، ۱۲۱۶ق: ۷/ ۳۲۹).

مفسران و قرآن پژوهان، در تعریف اصطلاحی «تفسیر» نظرات مختلف ارائه کردهاند؛ ازجمله: علامه طباطبایی در المیزان می فرماید: تفسیر عبارت است از بیان کردن معنای آیههای قرآن، روشن کردن و پردهبردای از مقاصد و مدلول آن آیهها (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۷ ق: ۱/٤). علامه طبرسی (ر تعریف تفسیر می فرماید: تفسیر کشف مقصود از الفاظ مشکل است (طبرسی، مجمع البیان، ۱۳۷۲ ش ج ۱/ ۱۳)؛ زرکشی درباره تعریف تفسیر می گوید: تفسیر، علمی است که شامل علم اسباب نزول، قصهها، اشارات، مکی و مدنی، محکم و متشابه، ناسخ و منسوخ، عام و خاص، مطلق و مقید، مجمل و مفسر است (رزکشی، البرهان فی علوم القرآن، ۱٤۱۰ ق: ۲/ ۲۸۶).



باتوجهبه نواقص موجود در تعاریف ذکرشده می توان تفسیر را این گونه تعریف کرد، «روشن کردن مراد خدای متعال از کلمات و جملات قرآنی بر اساس قرائن عقلی و نقلی.» چون هنگام تفسیر گاهی از آیات و روایات استفاده می شود که جزء قرائن نقلی به حساب می آید و گاهی از قواعد ادبی، محاورات عقلایی و علوم تجربی قطعی استفاده می شود که جزء قرائن عقلی به حساب می آید.

#### تفسير علمي

علم در لغت به معنای نقیض جهل (فراهیدی، کتاب العین، ۱۶۱۰ ق: ۲/ ۱۵۲)، ادراک حقیقت شیئ (راغب، المفردات، ۱۳۳۲ ش: ۵۸۰) و یقین (طریحی، مجمع البحرین، ۱۳۷۵ ش: ۲/ ۱۱۹) یاد شده است. و در اصطلاح، مجموعه قضایای حقیقی که از راه تجربه حسّی قابل اثبات باشد و این همان اصطلاحی است که پوزیتیویستها، به کار می برند و بر اساس آن، علوم و معارف غیر تجربی را علم نمی شمارند (رضایی اصفهانی، منطق تفسیر قرآن، ۱۳۸۷ ش: ۲/ ۱۸۲)؛ اما در رابطه با تفسیر علمی دانشمندان تعاریف مختلفی مطرح کردند که عبارتند از:

خالد عبدالرحمن العک تفسیر علمی را جزء تفسیر اشاری می داند. از نظر وی، تفسیر علمی یعنی توضیح اشارات قرآنی نسبت به عظمت آفرینش آلهی و تدبیر و تقدیر بزرگ او است (العک، اصول التفسیر و قواعده، بی تا: ۲۱۷).

محمدحسین ذهبی در تعریف تفسیر علمی می گوید: نرید بالتفسیر العلمی التفسیر الذی یحکم الاصطلاحات العلمیة فی عبارات القرآن. و یجتهد فی استخراج مختلف العلوم و الآراء الفلسفیة منها (ذهبی، التفسیر و المفسرون: ۲/ ٤٧٤). مراد ما از تفسیر علمی تفسیری است که مفسر در آن، اصطلاحات علمی را بر عبارتهای قرآن، حاکم می کند و تلاش دارد تا علوم مختلف و نظریات فلسفی را از قرآن استخراج سازد.

دکتر رضایی در تعریف تفسیر علمی می فرماید، مراد از علم در تفسیر علمی، علوم تجربی است، یعنی علومی که با شیوه امتحان و تجربه (آزمایش و خطا) درستی و یا نادرستی نظریهها و قوانین حاکم بر طبیعت را بررسی می کند. پس منظور از تفسیر علمی همان توضیح دادن آیات قرآن، به وسیله علوم تجربی است (رضایی اصفهانی، اعجازها و شگفتی های علمی قرآن، ۱۳۸۷ ش: ۱۷). وی در جای دیگر درباره تفسیر علمی می فرماید: «مراد از تفسیر علمی، استخدام علوم در فهم بهتر آیات قرآن است؛ یعنی منبع علوم تجربی قطعی، به عنوان ابزاری برای تفسیر و توضیح اشارات علمی آیات قرآن درآید و در این راستا تمام معیارها و ضوابط تفسیر صحیح رعایت شود و هیچ تحمیل یا استخراجی صورت نیذیرد (رضایی اصفهانی، منطق تفسیر قرآن، ۱۳۸۷ ش: ۲/ ۱۸۹).





از تعاریف مذکور، تعریف دکتر رضایی اصفهانی دقیقتر به نظر می رسد. چون در این تعریف به استخدام علوم برای فهم بهتر قرآن و علوم تجربی قطعی توجه ویژه ای شده است. لذا گونه های دیگر مانند استخراج همه علوم از قرآن یا تحمیل مطالب علمی بر قرآن، روش نادرست تفسیر علمی محسوب می شود.

### آسیبهای تفاسیر علمی بنگلادش

تفاسیر علمی بنگلادش با وجود امتیازات و نکات قوت با آسیبهای جدی روبهرو است. این آسیبها به خواطر رعایت نکردن شرایط صحت تفسیر علمی رخ داده است. این آسیبها را می توان به دو دسته تقسیم کرد که عبارتند از: آسیبهای مبنایی و آسیبهای روشی. آسیبهای مبنایی بر آن دسته از آسیبها اطلاق می گردد که به خاطر اشتباه مفسر در مبنای تفسیری رخ می دهد؛ اما آسیبهای روشی بر آن دسته از آسیبها اطلاق می گردد که به خاطر اتخاذ روش تفسیری غلط توسط مفسر رخ می دهد. در این نوشتار مهمترین آسیبهای مبنایی و روشی مورد نقد و بررسی قرار می گیرد.

#### الف. آسيبهاي مبنايي

مفسران علمی بنگلادش همچون مفسران دیگر کمتر به مبانی تفسیر خود اشاره کردند، لذا برای دستیابی به مبانی تفسیر آنها لازم است به تفسیرشان رجوع کنیم و با توجه عملکردشان در تفسیر مبانی آنها را استخراج کنیم. توجیهات مادی برای امور خارق العاده، مخالفت با اصول عقلایی محاوره، استناد به فرضیات علمی، اعتقاد به وجود همه علوم در قرآن ازجمله این آسیبهاست.

#### ١. توجيهات مادى براى امور خارق العاده

در قرآن مجید، بسیاری از امور خارق العاده و معنوی بیان شده که با علوم متعارف بشری هیچ راهی برای رسیدن به آنها وجود ندارد، لذا مفسر باید در مقابل این امور خارق العاده سر تسلیم فرود بیاورد. مثلاً در آیات متعدد خیلی از معجزات پیامبران ازجمله معجزات حضرت موسی این نقل شده است. این معجزات غیر از پیامبر هیچ کس نمی تواند انجام بدهد، حتی پیامبران هم با اذن الهی آن را انجام می دهند؛ اما الان برخی از مفسران بنگلادشی مانند مولانا اکرم خان این معجزات را با امور مادی به گونه ای توجیه می کنند که گویا اینها کار معمولی بوده است (بهجت پور و قمرزاده، مجله قرآن و علم، ۱۹۵/۲۰). وی به گمان اینکه این معجزات مخالف قانون علیت است برای همه آنها توجیهات مادی آورده است، درحالی که این معجزات تضادی با قانون علیت ندارد؛ اما انسان معمولی از علت آنها نورده است. اکنون چند نمونه از این موارد ذگر می گردد:





#### یک. پدر داشتن حضرت عیسی اللی

مفسر محترم مولانا اکرم خان در ذیل آیه ۸۷ سوره بقره می فرماید: در قرآن مجید حضرت عیسی این به به عنوان فرزند حضرت مریم که ذکر شده است. و در هیچ کجا از پدر آن حضرت یاد نشده است. و از این طریق مفسران می گویند که حضرت عیسی که بدون پدر به دنیا آمده است، در حالی که این مطلب کاملاً اشتباه است. چون خدای متعال به خاطر عوامل فلسفی و تاریخی از ذکر نام پدر آن حضرت خودداری کرده است (محمد اکرم خان، تفسیر قرآن مجید، ۱۹۷۵: ۱/ ۱۳۲).

مفسر محترم غافل شده از این مسئله که نه تنها حضرت عیسی الله بلکه حضرت آدم (علیه السلام) نیز بدون پدر و مادر آفریده شده. خدای متعال در قرآن مجید به این مسئله اشاره کرده می فرماید: إنَّ مَثَلَ عیسی عِنْدَ اللَّهِ کَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ قالَ لَهُ کَنْ فَیکونُ؛ در واقع مثال عیسی نزد خدا، همچون مثال آدم است [که] او را از خاک آفرید، سپس به او گفت:» باش! «پس [فوراً موجود] شد.» (آل عمران/ ۹۵) علاوه بر این، تولد حضرت عیسی این بدون پدر از معجزات الهی بود.

#### دو. انکار رجعت در دنیا

مولانا اکرم خان در باب رجعت معتقد است که در این دنیا رجعت امکانپذیر نیست. لذا آیاتی که بیانگر رجعت در این دنیا است توجیه میکند. مثلاً درباره آیه ۲۰۹ سوره بقره می فرماید: مفسران در تفسیر این آیه داستانهایی ذکر کردند که همه آنها بی اساس است. از نظر او این آیه مربوط به قومی است که خدای متعال صد سال آن قوم را از حیات معنوی و سیاسی محروم کرده بود. سپس توسط پیامبران، آن قوم به حیات معنوی و سیاسی خود بازگشت و به عنوان یک قوم بیدار در دنیا سربلند کرد (محمد اکرم خان، تفسیر قرآن مجید، ۱۹۷۰: ۱/ ۳۲۷). در حالی که مرگ حضرت عزیر و رجعت او باتوجه به سیاق آیات، خود یکی از دلایل قدرت خدای متعال بر معاد است. و در تفاسیر فریقین از جمله در تفسیر نمونه واقعه مرگ حضرت عزیر و رجعت او به به طور مفصل بیان شده است (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه واقعه مرگ حضرت عزیر و رجعت او به به طور مفصل بیان شده است (مکارم شیرازی،

### سه. تأويل معجزات حضرت عيسى المليا

از آیه ٤٩ سوره آل عمران استفاده می شود که حضرت عیسی اللی چهار تا معجزه داشت که عبارتند از:

۱. از گِل، همانند شکل پرنده میساخت و در آن میدمید سپس به رخصت خدا، پرنده میشد؛

۲. نابینای مادرزاد، و مبتلایان به بیماری پیسی را به اذن الهی بهبود می بخشید؛

٣. مردگان را به اذن خدا زنده می کرد؟

٤. آنچه مردم ميخوردند، و آنچه در خانههايشان ذخيره ميكردند، به آنها خبر ميداد.





اما مولانا اكرم خان هيچكدام از اين معجزات را قبول ندارد. وى مىگويد، چون اين كارها كار خداست، لذا ما بايد از ظاهر آيه دست برداريم و تأويل بكنيم. تأويل وى نيز از چهار مورد بالا عبارتند از:

۱. انجام اصلاحات در قوم خويش و تبديل آن به يك قوم متمدن و پيشرفته تا به اذن الهى در آسمان

۲. هدایت کردن گمراهان و شفادادن به کسانی که گرفتار بیماریهای معنوی هستند.

۳. زندن کردن افرادی که گرفتار مرگ معنویت شدند.

معنویت یرواز کند.

 خبردادن از چیزهایی که مردم در دنیا از آنها استفاده میکنند یا برای آخرت ذخیره میکنند (محمد اکرم خان، تفسیر قرآن مجید، ۱۹۷۵: ۱۸۲۱-۱۳۳۶).

این گونه تأویلات ضمن اینکه خلاف صریح قرآن کریم است، خلاف دیدگاه مفسران اسلامی نیز است (آلوسی، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، ۱٤۱۵ ق: ۲/ ۱۹۲۱؛ فخرالدین رازی، مفاتیح الغیب، ۱٤۲۰ ق: ۸/ ۲۲۷؛ سیوطی، الدر المنثور فی تفسیر المأثور، ۱٤۰۶ ق: ۲/ ۳۲؛ طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۷ ق: ۳/ ۱۹۹).

### چهار. نتیجه جزر و مد بودن عبور بنی اسرائیل از دریا

مولانا اکرم خان در تفسیر آیه «وَ إِذْ فَرَقْنا بِکمُ الْبَحْرَ فَأَنْجَیناکمْ وَ أَغْرَقْنا آلَ فِرْعَوْنَ وَ أَنتُمْ تَنْظُرُونَ» (بقره/ ٥٠) می فرماید، مفسران باتوجه به این آیه و آیات شبیه به این، داستان عبور بنی اسرائیل از دریا را به طور مفصل بیان می کنند، در حالی که این داستان در هیچ کدام از روایات صریحاً بیان نشده است. لذا منبع این نوع داستان جز کتب یهود چیز دیگر نمی تواند باشد. چون آنچه از روایات استفاده می شود این است که بنی اسرائیل در روز عاشورا از چنگ دشمنان نجات یافتند، بیش از این چیز دیگر در روایات وجود ندارد (محمد اکرم خان، تفسیر قرآن مجید، ۱۹۷۰: ۱۹۷۰).

وی در توضیح کلمه «البحر» می فرماید، معنی بحر جایی است که آب زیاد دارد، رودخانه و دریا است. لذا استعمال آن فقط برای دریا در ادبیات عرب اصلاً منطقی نیست. وی در این آیه کلمه «بحر» را به معنای جایی که آب زیاد دارد، گرفته است، و در تأیید این معنا می گوید که از نظر باستان شناسان، بنی اسرائیل قبل از هجرت در منطقه «گوشن» که در شمال شرقی مصر قرار دارد، زندگی می کردند. آنها می خواستند از این منطقه هجرت کرده به فلسطین و اور شلیم (مائده/۲۱) که محل سکونت بستگانشان بود، بروند. لذا آنها پس از خروج از شهر خود اول به کوه سینا رسیدند. برای رسیدن به این منطقه یک راه مستقیم از «گوشن» تا کوه سینا که طولش تقریباً ۹۰ کیلومتر است وجود داشته، و در این مسیر هیچ دریایی نبود غیر از یک دریاچه. این دریاچه هم جزر و مد داشته. هنگامیکه بنی اسرائیل همراه با



حضرت موسی این نزدیک این دریاچه رسیدند، به خاطر جزر کنار این دریاچه خشک شده بود، آن وقت، آنها از کنار آن دریاچه عبور کرده به کوه سینا رسیدند. سپس هنگامی که فرعون و لشکریانش آنجا رسیدند و راه آنها را دنبال کردند، ناگهان مد دریاچه شروع شد و به تدریج آب بالا آمد، و در نتیجه همه زیر آب غرق شدند (محمد اکرم خان، تفسیر قرآن مجید، ۱۹۷۰: ۱/ ۷۹–۸۷).

این نوع برداشت از آیات قرآن خلاف صریح آیات قرآن (اعراف/۳۸؛ یونس/۹۰؛ طه/۷۷؛ شعراء ۲۳؛ دخان/ ۲۶) و مخالف دیدگاههای مفسران شیعه و اهل سنت است. چون از آیات قرآن به دست می آید که عبور بنی اسرائیل از دریا و غرق شدن فرعونیان نتیجه جزر و مد نبود، بلکه این از معجزات الهی بود. چون حضرت موسی )به دستور خدای متعال عصای خود را بر دریا زد و در نتیجه راه خشکی میان دریا ایجاد شد و پس از عبور بنی اسرائیل دریا دوباره به حالت قبلی برگشت و درنتیجه فرعونیان غرق شدند. بنابراین، این حادثه یک حادثه طبیعی نبود؛ بلکه از کارهای خارق العاده بود.

# پنج. تأویل کشتهشدن بنی اسرائیل به تزکیه نفس

مولانا اکرم خان در تفسیر آیه ۵۶ سوره بقره می نویسد، اینکه مفسران می گویند پس از گوساله پرستی به بنی اسرائیل دستور داده شد که یکدیگر را بکشند، و آنها نیز در یک روز ۷۰ هزار نفر را کشتند، این مطلب هیچ دلیلی ندارد. چون اولاً: مراد از قتل نفس در این آیه کنترل نفس و تزکیه نفس است، ثانیاً: در آخر آیه دو صفت خدای متعال «بسیار توبه پذیر» و «بسیار مهربان» آمده و این دو صفت با کشته شدن ۷۰ هزار نفر هیچ سازگاری ندارد، و ثالثاً: ما مجبور نیستیم توضیح مفسران را بپذیریم. لذا مراد از «قتل نفس» همان کنترل و تزکیه نفس خواهد بود (محمد اکرم خان، تفسیر قرآن مجید، ۱۹۷۰: ۱/۸۸-۰۹).

این دیدگاه نیز مخالف دلالت آیه و دیدگاه مفسران است. علاوه بر این، همان گونه که خود محمد اکرم خان گفته است ما مجبور نیستیم توضیح مفسران را بپذیریم، توضیحات وی نیز لازم نیست کسی بپذیرد.

### ٢. مخالفت با اصول عقلايي محاوره

بسیاری از تفسیرهای علمی با اصول عقلایی محاوره در تضاد است. همان طور که میرزا طاهر در داستان حضرت سلیمان شخ نمل» را به جای مورچه به معنای «قوم نمل» گرفتند و مراد از «هدهد» به جای پرنده، یک انسان به نام هدهد گرفتند که سفیر حضرت سلیمان بود (میرزا طاهر احمد، تفسیر قرآن، ۱۹۹۲: ۱/ ۷۸۷-۷۸۲). او درباره حرکت کوهها می گوید، آئینی که مانند کوه در ایام جاهلیت در بین مردم رسوخ کرده بود، با آمدن پیامبر اکرم شمانند ابر سریع از بین رفت (میرزا طاهر احمد، تفسیر



قرآن، ۱۹۹۲: ۱/ ۷۹۹). او در مورد «زوجیت» می گوید که در همه چیزها زوجیت وجود دارد حتی در جمادات. از نظر او عقل انسان نیز همراه با وحی زوجیت پیدا می کند و به کمال می رسد. لذا بدون وحی، عقل انسان به ضلالت کشیده می شود (میرزا طاهر احمد، تفسیر قرآن، ۱۹۹۲: ۱/ ۹۱۶).

این نوع برداشتها خلاف اصول عقلایی محاوره، آیات قرآن و دیدگاههای مفسران است. میرزا طاهر احمد در این نوع مباحث علمی از نظرات سر سید احمد خان هندی تأثیر پذیرفته، همان طور که محمد اکرم خان نیز با تقلید از سید احمد خان شبیه همین نظرات در تفسیر خود مطرح کرده و صدای مخالفان را در آورده. لذا این نوع برداشتها به هیچ وجه قابل تأیید نیست؛ بلکه اینها مصداق بارز تفسیر به رأی است. چون این برداشتها هیچ پشتوانه عقلی یا نقلی ندارد.

#### ٣. استناد به فرضیات علمی

یکی از ضوابط تفسیر علمی این است که از حقایق قطعی علمی استفاده شود. چون در صورت استفاده از فرضیات علمی هنگام بطلان آن فرضیه علمی اصل اعتقاد به قرآن متزلزل می شود؛ اما متأسفانه گاهی مفسران در تفسیر علمی به فرضیات علمی استناد کردند که روش درستی به حساب نمی آید. همان طور که عثمان غنی باتوجه به آیه ۳۳ سوره انبیاء می گوید که از حرکت شب و ورز و خورشید و ماه فهمیده می شود که زمین نیز دارد حرکت می کند (عثمان غنی، قرآن کلام الله و علوم معاصر، ۲۰۰۸/ ۲۱)، درحالی که این برداشت صرفاً در حد یک احتمال است. چون ممکن است منظور از حرکت خورشید، حرکت انتقالی آن همراه با منظومه شمسی و یا حرکت دورانی آن به دور خودش باشد (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۶ ش: ۱۳۱۹ ۹۹۳). البته وی برای اثبات حرکت زمین به سه آیه دیگر نیز استناد کرده که عبارتند از: سوره نمل حرکت زمین اثبات می شود؛ چون این کوه ها که ما آنها را ساکن می پنداریم با سرعت زیاد در حرکتند، مسلماً حرکت کوه ها بدون حرکت زمین با سرعت دیگر که به آنها متصل است، معنا ندارد، و به این ترتیب معنای آیه چنین می شود که زمین با سرعت حرکت می کند همچون حرکت ابرها! (مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۶ ش: ۱۳۷۵).

## ٤. اعتقاد به وجود همه علوم در قرآن

خدای متعال قرآن مجید را برای هدایت بشر نازل کرده است، لذا آنچه برای هدایت بشر لازم بود در آن بیان نموده و تبیین آن را بر پیامبر اکرم سپرده است؛ اما برخی از مفسران علمی معتقد هستند که همه علوم در قرآن وجود دارد. یکی از آنها عثمان غنی است که نسبت به قرآن نگاه افراط آمیزی دارد؛



چون وی همانند غزالی معتقد است که تمام علوم در قرآن وجود دارد. وی برای اثبات ادعای خود به آیه 

هما فَرَّطْنا فِی الْکتابِ مِنْ شَیءٍ ﴾ (انعام/۳۸) استناد کرده است. درحالیکه ممکن است منظور از

کتاب، قرآن بوده باشد که همه چیز (یعنی تمام اموری که مربوط به تربیت و هدایت و تکامل انسان

است) در آن وجود دارد، منتها گاهی بهصورت کلی بیان شده، مانند دعوت به هر گونه علم و دانش، و

گاهی به جزئیات هم پرداخته شده است؛ مانند بسیاری از احکام اسلامی و مسائل اخلاقی. احتمال

دیگر اینکه منظور از «کتاب» عالم هستی است؛ زیرا عالم آفرینش مانند کتاب بزرگی است که همه

چیز در آن آمده است و چیزی در آن فروگذار نشده. هیچ مانعی ندارد که هر دو تفسیر با هم در آیه

منظور باشد؛ زیرا نه در قرآن چیزی از مسائل تربیتی فروگذار شده، و نه در عالم آفرینش نقصان و کم و

کسری وجود دارد (مکارمشیرازی، تفسیر نمونه، ۱۳۷۶ ش: ۲۲۳۰).

#### ٥. غفلت از امور معنوى و عبادى

یکی دیگر از آسیبهای جدی در تفسیر علمی، غافل ماندن از امور معنوی در مسایل عبادی است. بسیاری از مسایل عبادی از جمله وضو، نماز، روزه، حج، زکات و... که در قرآن آمده است، فواید مادی نیز دارد؛ اما این فواید مادی نباید باعث غفلت از معنویت و عبودیت این مسایل باشد، درحالی که هنگام تفسیر علمی، مفسران در رابطه با مسایل عبادی آنچنان غرق مطالب علمی شدند که گویا حکمت و فلسفه اصلی آن عبادات همان فواید مادی است. همانطور که محمد ابوطالب بسیاری از فواید علمی برای برخی از احکام بیان کرده است. مثلاً در باب روزه به فواید جسمانی روزه اشاره کرده است (محمد ابوطالب، علوم از قرآن، ۲۰۱۱/ ۹۶)، در باب وضو به فواید شستن اعضای وضو اشاره کرده (همان: ۲۰۲)، در باب شراب و قمار به مضرات آنها اشاره کرده (همان: ۲۰۱). وی در کتاب خود مطالب علمی را برای توضیح پدیده های طبیعی و احکام شرعی که در آیات متعدد آمده مطرح کرده است. او برای هر موضوع فقط یک آیه آورده و به آیات دیگر مربوط به آن موضوع هیچ اشارهای نکرده، سپس مطالب علمی را برای توضیح آن آیه آورده، در حالی که آن مطالب علمی مستقیماً با آیه هیچ ربطی ندارد. مثلاً آیهای که در آن خدای متعال دستور به روزه گرفتن می دهد در توضیح آن به فواید جسمانی وضو می پردازد.

فواید مادی عبادات در جای خودش درست است؛ اما توجه بیش از حد به فواید مادی مسایل عبادی باعث می شود که خواننده از امور معنوی و اخلاقی دور بماند. لذا مفسر باید توجه داشته باشد که هنگام تفسیر علمی بیان فواید جسمانی و مسایل بهداشتی نباید باعث غفلت از امور معنوی و عبادی شود.





#### ٦. رعايت نكردن قواعد لغت قرآن

پس از گردآوری همه آیات یک موضوع بر مفسر علمی لازم است که به دلالت آیه توجه بکند. تفسیر او در چارچوب قواعد لغت باید انجام بگیرد (عبدالحمید، دراسات فی اصول تفسیر القرآن، ۱٤٠٤ ق/ ۱٥١)، برای برداشت علمی از آیات خود را به تکلف وا ندارد (القرضاوی، کیف نتعامل مع القرآن العظیم، ۱٤۲۱ ق: ۳۸۲) و مطالب علمی را بر مضمون آیه تحمیل نکند؛ چون مطالب علمی باید از صریح نص یا اشارات روشن و قوی استنباط شود (عبدالحمید، دراسات فی اصول تفسیر القرآن، ۱٤٠٤ ق: ۱۵۶). به اشتباه افتادن در فهم معنای آیه، امری ممکن است که رویدادن آن در هر تفسیر و برای هر مفسر امکان دارد؛ اما این امر در حوزه تفسیر علمی که بسیاری از آنان که بدان پرداخته اند، دارای تخصص کافی و حوزه دین و دانشهای لازم برای تفسیر نبوده اند، بیشتر روی داده است. دلالت نداشتن لفظ بر معنا، می تواند به دلایل مختلفی روی دهد: می تواند نتیجه اشتباه در مجموع چنین معنای واژگان باشد، می تواند اشتباه در تحلیل نحوی آیه باشد، یا ممکن است آیه در مجموع چنین دلالتی نداشته باشد، یا مصداق معین شده برای آن با ظاهر آیه تطبیق نکند (نفیسی، جریان شناسی دلالتی نداشته باشد، یا مصداق معین شده برای آن با ظاهر آیه تطبیق نکند (نفیسی، جریان شناسی تفسیر علمی، ۱۳۹۷ ش: ۱۹۹۵).

اکثر کسانی که در بنگلادش وارد تفسیر علمی قرآن شدند، شرایط کافی برای تفسیر قرآن ندارند، لذا هنگام تفسیر علمی گرفتار چنین اشتباهی شدند. یکی از مفسران تفسیر علمی بنگلادش باتوجهبه آیه ۱۰ سوره صافات می فرماید، مراد از «شهاب ثاقب» موشک کروز است. لذا دانشمندان باتوجهبه این آیه، انواع موشک ها را اختراع کردند (عبدالحق و همکاران، خلقت و اختراعات از دیدگاه قرآن وحدیث، مواد ۲۰۰۱: ۳۳۱)، درحالی که این معنا با معنای واژه مورد نظر سازگاری ندارد.

### ب. آسیبهای روشی

در این قسمت به آسیبهایی اشاره میشود که مفسران علمی بنگلادش در روش تفسیر خود بدان گرفتار شدهاند. بی توجهی به دلالت آیه، عدم جمع آوری همه آیات مربوط به یک موضوع، دورشدن از هدف اصلی قرآن، تحمیل نظریات بر قرآن و... ازجمله این آسیبهاست.

## ۱. بىتوجهى به دلالت آيه

یکی از آسیبهای روشی تفسیر علمی این است که گاهی مفسر به دلالت آیه هیچ توجهی نمی کند. همچنانکه قاضی جهان میا کتابی به نام «تحدی قرآن درباره آسمان» به رشته تحریر در آورد که در جاهای مختلف هنگام ترجمه آیه به دلالت آیه هیچ توجهی نکرده؛ بلکه به صورت دلخواه و



باتوجهبه مراد خود ترجمه کرده است؛ ترجمهای که آیه اصلاً بر آن دلالت ندارد. بهعنوان مثال، در ترجمه آیه ﴿عَلَیها تِسْعَةَ عَشَر﴾ می گوید، «آگاه باشید! بالای همه چیز ۱۹ است». باطل بودن این نوع ترجمه بر همه آشکار است.

وی مطالب علمی را به آیاتی نسبت می دهد که آیه اصلاً بر آن دلالت ندارد. لذا او در واقع گرفتار تفسیر به رأی شده است. به عنوان مثال، او می گوید، آسمان از رنگهای بسیار زیبا تشکیل شده، این رنگها از کجا آمده، این همان «صِبْغَةَ اللَّه» است. این گونه نسبت دادن یک مطلب به آیه بدون قرائن عقلی و نقلی بسیار مذموم و مصداق تفسیر به رأی است.

او در بحث اعجاز عددی قرآن از افرادی مانند دکتر رشاد خلیفه تأثیر پذیرفته است. لذا در بحث ریاضی در قرآن، وی نظرات رشاد خلیفه را با توضیحات بیشتر ارائه داده؛ اما در این زمینه گرفتار انحرافات زیادی شده است. وی آیاتی که احتمالات متعدد دارد او بدون قرائن عقلی و نقلی یکی از احتمالات را قطعی ینداشته است. مثلاً در رابطه با آسمان هفتگانه می گوید، مراد کثرت آسمانهاست.

### ۲. بىتوجهى به همه آيات مربوط به يک موضوع

در تفسیر علمی، برای بحث در رابطه با یک موضوع لازم است همه آیات مربوط به آن موضوع جمع آوری شود، و مفسر نباید برای فهم یک موضوع به یک آیه اکتفا بکند. چون یک مسئله گاهی در یک آیه مبهم باشد، ولی در آیات دیگر به طور روشن و مفصل تبیین شود. لذا برای اینکه فهم مفسر ناقص و ناتمام نماند همه آیات مربوط به یک موضوع را جمع آوری کند (غنیم، الاشارات العلمیهٔ فی القرآن الکریم بین الدراسهٔ و التطبیق، ۱۹۹۵: ۲۹۰).

تکنگاری هایی که در بنگلادش در موضوعات مختلف علمی نگاشته شده است، در برخی از این کتابها این قاعده به طور کامل رعایت شده است؛ مانند کتاب علوم در قرآن تألیف دکتر محمد غلام معظم. وی در رابطه با حیوانات حرام گوشت همه آیات مربوط به این مسئله را جمع آوری کرده، سپس به بررسی آنها پرداخته است (محمد غلام معظم، علوم در قرآن، ۲۰۱۰: ۸۸)؛ اما در برخی دیگر تفاسیر علمی به این قاعده توجه کامل نشده است.

## ۳. دورشدن از هدف اصلی قرآن

مفسران علمی هنگام تفسیر قرآن باید به جایگاه قرآن توجه داشته باشند. چون قرآن مجید کتاب هدایت است، و برای هدایت انسان از طرق مختلف استفاده کرده است. این کتاب علم نیست، لذا اشارات علمی که در آن بیان شده است، آنهم در راستای پیبردن انسانها به عظمت پروردگار جهانیان





است. مفسران علمی باید جایگاه قرآن را حفظ کند؛ اما متاسفانه برخی از مفسران علمی بنگلادش هنگام تفسیر علمی چنان غرق مباحث علمی میشوند که گویا هدف قرآن مجید بیان نکات علمی است. چون آنها هنگام تفسیر علمی دنبال استخراج نکات علمی از آیات قرآن مجید هستند، لذا از هدف اصلی قرآن که تربیت و هدایت انسان است به طور ناخودآگاه دور میشوند.

محمد عبدالحق در کتاب «خلقت و اختراعات از دیدگاه قرآن و حدیث» باتوجه به آیه ۵ سوره سجده می فرماید که دانشمندان در این آیه فکر کردند و تلفن، تلگرام، فاکس و موبایل اختراع کردند. در رابطه با آیه ۱۲۵ سوره بقره می گوید که دانشمندان باتوجه به این آیه آسانسور درست کردند. چون در این آیه از مقام ابراهیم صحبت شده، و مقام ابراهیم نیز سنگی است که با دستور خدای متعال بالا و پایین می رفت. نیز وی می گوید، دانشمندان باتوجه به آیهٔ الکرسی کامپیوتر را اختراع کردند (عبدالحق و همکاران، خلقت و اختراعات از دیدگاه قرآن و حدیث، ۲۰۰۵: ۳۶۰-۳۶۷).

مؤلف در این کتاب گرفتار علمزدگی شده است. او هرکدام از اختراعات علمی را بدون هیچ پشتوانه عقلی یا نقلی به یکی از آیات قرآن نسبت میدهد، گویا قرآن کتاب علم است و میخواهد به انسان تکنولوژی یاد بدهد (بهجت پور و قمرزاده، مجله قرآن و علم، ۹۵/۲۰). از مباحث او فهمیده می شود که وی نقش هدایتی قرآن مجید را کنار گذاشته است. بیشتر نظرات او بر خلاف دیدگاههای مفسران شیعه و اهل سنت است.

### ٤. تحميل نظريات بر قرآن

یکی از شیوههای تفسیر علمی مفسران بنگلادشی این است که آنها خیلی سعی کردند آیات را با اکتشافات علوم جدید تطبیق بدهند. به عنوان مثال، محمد عبدالحق در کتاب «خلقت و اختراعات از دیدگاه قرآن وحدیث» باتوجه به واژه «ذره» در آیه ۳ و ۲۲ سوره سبا می فرماید که قبل از اینکه دانشمندان اتم را کشف کنند، خدای متعال در قرآن مجید از اتم خبر داده است. وی باتوجه به سوره فیل می فرماید، آنچه که پرندگان ابابیل بر لشکر ابرهه انداخته بود، هر کدام یک بمب اتم کوچک بود. اکنون که دانشمندان بمب اتمی، بمب هیدروژنی و بمبهای دیگر اختراع کردند، این نتیجه پژوهش آنان درباره آیات قرآن است. وی باتوجه به آیه ۱۰ سوره صافات می فرماید، دانشمندان با کاوش علمی در این آیه و آیات شبیه آن توانستند تکنولوژی ساخت موشک کروز و دیگر موشک ها را به دست بیاورند. نیز باتوجه به آیه ۸-۹ سوره جن می فرماید، دانشمندان تکنولوژی رادار، رادیو و بی سیم را از این آیه نیز باتوجه به آیه ۸-۹ سوره جن می فرماید، دانشمندان تکنولوژی رادار، رادیو و بی سیم را از این آیه کردند (همان: ۹۳۸-۳۳۸).



قابل ذکر است که این نوع تطبیق در واقع تحمیل نظر خود بر قرآن است و یکی از مصادیق تفسیر به رأی است. چون هیج کدام از این تطبیقات با قواعد ادبی و اصول عقلایی محاوره سازگاری ندارد. علاوه براین، قرآن یک کتاب هدایت است، نه کتاب تکنولوژی. اگر قرار بود خدای متعال توسط قرآن تکنولوژی یاد بدهد صریحاً مطالب تکنولوژی در آن بیان می کرد.

#### ٥. استفاده از مطالب نامعتبر

یکی دیگر از روشهای مفسران علمی در بنگلادش این است که مطالب علمی مربوط به موضوع آیه را بدون اینکه بر آیه تطبیق کنند با به آیه نسبت بدهند بیان کردند. تمام مفسران علمی از این روش خیلی استفاده کردند. این مطالب علمی ذیل تفسیر آیات برای کسب اطلاعات بیشتر و در مواردی برای پاسخ به پرسشها و رفع ابهامهایی که درباره موضوع آیه مطرح می شود بسیار مفید است؛ اما دو اشکال مهم به آن وارد است:

یک: بسیاری از این بیانات علمی، بحث تفسیری نیستند و نمی توان آنها را تفسیر علمی نامید؛ چون مراد از تفسیر علمی روشن کردن معنا و مقصود خدای متعال از کلمات و جملات قرآنی بوسیله اکتشافات و یافته های علوم تجربی است (بابایی، بررسی مکاتب و روشهای تفسیری، ۱۳۹۱ ش: ۲/ ۱۲۹). لذا از مطالب علمی، آن مطالب را می توان تفسیر علمی نامید که توسط آن معنا و مفاد آیات روشن شود؛ اما اکثر مطالبی که مفسران علمی بنگلادش در ذیل تفسیر آیات آوردند چنین ویژگی را ندارند. به عنوان مثال، محمد عبدالحق در ذیل تفسیر آیات مربوط به زلزله (حج/۱؛ أحزاب/۱۱؛ زلزال/۱) مطالب زیادی در رابطه با علل زلزله بیان کرده (عبدالحق و همکاران، خلقت و اختراعات از دیدگاه قرآن وحدیث، ۲۰۰۵: ۲۹۸) که هیچ ربطی به توضیح معنای آن آیات ندارد، لذا این مطالب تفسیر علمی به حساب نمی آید.

دو: خیلی از مطالبی که مفسران علمی به عنوان تفسیر علمی مطرح کرده است، هیچ منبع و مستندی برای آنها بیان نکرده است، لذا صحت و سقم آنها نامعلوم است. مثلاً پیرامون علل زلزله محمد عبد الحق عوامل متعددی بیان کرده؛ اما هیچ منبع و مستندی برای آن نیاورده است، لذا نمی توان روی آن مطالب اعتماد کرد.

#### **٦. استفاده از پیشفرضهای نادرست**

یکی از روشهای به کاررفته در تفاسیر علمی بنگلادش، استفاده از پیشفرضهای نادرست است. به عنوان مثال، مولانا اکرم خان در تفسیر آیه ۲۰ سوره بقره می فرماید، خدای متعال به حضرت





موسی این دستور داد که همراه با جماعت خود به کوه پیمایی رفته چشمههای آب را پیدا بکند. سرانجام دوازده تا چشمه پیدا شد و هر قومی سراغ چشمه خود رفت (محمد اکرم خان، تفسیر قرآن مجید، ۱۹۷۵: ۱/۹۶). وی اصلاً قبول نمی کند که حضرت موسی این با عصای خود بر سنگ زد و د نتیجه از آن سنگ دوازده چشمه جاری شد. چون پیش فرض او توجیه علمی معجزات و امور خارق العاده است که یک پیش فرض نادرست است. البته وی برای نظر خود، کلمات کلیدی در آن آیه را از لحاظ لغوی مورد نقد و بررسی قرار داده و به این نتیجه رسیده. به عنوان مثال، وی باتوجه به آیات ۲۷۳ سوره بقره، مورد نقد و بررسی قرار داده و به این نتیجه رسیده. به عنوان مثال، وی باتوجه به آیات ۲۷۳ سوره بقره، است و لغت دانان از جمله صاحب مفردات و قاموس قرآن نیز این معنا را تأیید کرده اند. نیز می فرماید، یکی از معانی «عصاک المت و لغت دانان از جماعت است و یکی از معانی «حجر» کوه است، لذا «اضْرِث بِعَصاک الْحَجَر»؛ یعنی همراه با جماعت خود در کوه سفر کن. خلاصه انتخاب او در معانی کلمات از همان پیش فرض سرچشمه می گیرد. و این پیش فرض در موارد متعدد او را به انحراف کشانده است.

#### نتجه

از مطالب بالا به دست می آید که روش تفسیر علمی قرآن در بنگلادش از اهمیت بالایی برخوردار است که مولانا اکرم خان پرچمدار این جریان است. این روش تفسیری با وجود نکات مثبت و امتیازات دارای نکات ضعف و آسیب نیز است که در صورت توجه به شرایط و ضوابط تفسیر علمی این آسیبها قابل رفع است. در نوشتار حاضر، این آسیبها به دو دسته تقسیم شده است که عبارتند از: آسیبهای مبنایی و آسیبهای روشی. مهمترین آسیبهای مبنایی تفاسیر علمی بنگلادش که در این نوشتار مورد بررسی قرار گرفته است عبارتند از: توجیهات مادی برای امور خارق العاده، مخالفت با اصول عقلایی محاوره، استناد به فرضیات علمی، اعتقاد به وجود همه علوم در قرآن، غفلت از امور عبادی و معنوی و عدم رعایت قواعد لغت قرآن؛ اما مهمترین آسیبهای روشی عبارتند از: بی توجهی عبادی و معنوی و عدم رعایت قواعد لغت قرآن؛ اما مهمترین آسیبهای روشی عبارتند از: بی توجهی نظریات بر قرآن، استفاده از مطالب نامعتبر و استفاده از پیش فرضهای نادرست. برای اینکه تفسیر علمی قرآن از مسیر اصلی خود منحرف نشود و از آسیبها در امان بماند لازم است تفسیر علمی علمی صورت بگیرد.



#### منابع

- 1. قرآن کریم، ترجمه: محمدعلی رضایی اصفهانی و جمعی از اساتید جامعة المصطفی، انتشارات بین المللی المصطفی، قم: چاپ دوم، ۱۳۸۸.
- ۲. آلوسی، سید محمود، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، دارالکتب العلمیه، بیروت:
   ۱٤۱٥ق.
- ۳. بابایی، علی اکبر، بررسی مکاتب و روشهای تفسیری، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، قم: ۱۳۹۱ش.
- بهجت پور زینب و قمرزاده محسن، بررسی دیدگاه آیت الله معرفت در مورد تفسیر علمی،
   مجله قرآن و علم، شماره ۲۰، صفحه ۹۵.
  - ٥. حلبي، على اصغر، آشنايي با علوم قرآني، انتشارات اساطير، تهران: چاپ چهارم، ١٣٧٤ ش،
- ۲. خرمشاد، محمدباقر و سرپرست سادات، سیدابراهیم، جریان شناسی سیاسی به مثابه روش، نشریه مطالعات میان رشته ای در علوم انسانی، ش ۱۸، ص ۲۶، بهار ۱۳۹۲.
- ۷. ذهبی، محمد حسین، التفسیر و المفسرون بحث تفصیلی عن نشأة التفسیر، دار احیاء التراث العربی، بیروت: بیتا.
- ٨. راغب اصفهاني، حسين بن احمد، المفردات في غريب القرآن، المكتبة المرتضويه، تهران: ١٣٣٢ ش.
  - ۹. رضایی اصفهانی، محمدعلی، در آمدی بر تفسیر علمی قرآن، انتشارات اسوه، قم: ۱۳۷۵ ش.
- ۱۰. رضایی اصفهانی، محمدعلی، اعجازها و شگفتی های علمی قرآن، پژوهشهای تفسیر و علوم قرآنی، قم: چاپ دوم. ۱۳۸۷ ش.
- ۱۱. رضایی اصفهانی، محمدعلی، منطق تفسیر قرآن (۲)، انتشارات جامعه المصطفی العالمیه، قم: ۱۳۸۷ ش.
- ۱۲. رضایی اصفهانی، محمدعلی، منطق تفسیر قرآن (٤)، انتشارات جامعه المصطفی العالمیه، قم: چاپ سوم. ۱۳۹۵ ش.
- ۱۳. رفیعی محمدی، ناصر، سیر تدوین و تطور تفسیر علمی قرآن، انتشارات مرکز جهانی علوم اسلامی، قم: ۱۳۸۶ ش.
  - ۱٤. روزنامه استار بنگلا، خورشید پنهان مولانا اکرم خان. ۸/۱۸ ۲۰۲۰.
- 10. زبیدی واسطی، سید محمد مرتضی حسینی، تاج العروس من جواهر القاموس، دار الفکر للطباعة و النشر و التوزیع، بیروت: ۱٤١٤ ق.





- ١٦. زركشي، بدرالدين، البرهان في علوم القرآن، دار المعرفه، بيروت: ١٤١٠ ق.
- ۱۷. سعیدی، دلاورحسین، آسمان و علوم از دیدگاه قرآن، انتشارات شبکه گلوبال، ۲۰۰۶.
- ۱۸. سعیدی روشن، محمدباقر، تحلیل زبان قرآن و روش شناسی فهم آن، انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی/ موسسه پژوهشی حوزه و دانشگاه، تهران: ۱۳۸۳ ش.
- 19. سيوطى، جلال الدين، الدر المنثور في تفسير المأثور، كتابخانه آية الله مرعشى نجفى، قم: ١٤٠٤ ق.
- ۰۲. طباطبایی، محمدحسین، قرآن در اسلام، مصحح رضا ستوده، دار الکتب الاسلامیه، تهران: چاپ دوم، ۱۳۹۶ ق.
- ۲۱. طباطبایی، محمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، دفتر انتشارات اسلامی جامعهٔ مدرسین حوزه علمیه قم، قم: ۱٤۱۷ ق.
- ۲۲. طبرسی، فضل بن حسن، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ناصر خسرو، تهران: چاپ سوم، ۱۳۷۲ ش.
  - ٢٣. طريحي، فخرالدين، مجمع البحرين، كتابفروشي مرتضوي، تهران: چاپ سوم. ١٣٧٥ ش.
- ٢٤. عبدالحميد، محسن، دراسات في اصول تفسير القرآن، دار الثقافه، بغداد، چاپ دوم، ١٤٠٤ ق.
  - ٢٥. عطاءالرحمن خان، «خاطرات»، الكوثر، شماره ٣. ٢٠٠٩.
  - ٢٦. العك، خالد عبد الرحمن، اصول التفسير و قواعده، دار النفائس، بيروت، لبنان. بي تا.
- ۲۷. علوی مهر، حسین، آشنایی با تاریخ تفسیر و مفسران، مرکزجهانی علوم اسلامی، قم: ۱۳۸۶ش.
- ۲۸. غنيم، كارم السيد، الاشارات العلميه في القرآن الكريم بين الدراسه و التطبيق، دار الفكر العربي، القاهره: ١٩٩٥.
  - ۲۹. فتحی، علی، جریان شناسی تفسیر سلفی، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، قم: ۱۳۹۷ ش.
- ۳۰. فخرالدین رازی، ابوعبدالله محمد بن عمر، مفاتیح الغیب، دار احیاء التراث العربی، بیروت:
   چاپ سوم: ۱٤۲۰ق.
  - ٣١. فراهيدي، خليل بن احمد، كتاب العين، انتشارات هجرت، قم: چاپ دوم: ١٤١٠ ق.
- ۳۲. قاضی جهان میا، تحدی قرآن درباره آسمان، انتشارات مدینه، داکا، بنگلادش: چاپ دهم: ۲۰۰۳.
  - ٣٣. قرشى، سيد على اكبر، قاموس قرآن، دار الكتب الإسلامية، تهران: چاپ ششم. ١٣٧١ ش.
- ٣٤. القرضاوي، يوسف، كيف نتعامل مع القرآن العظيم، دار الشروق، قاهره: چاپ سوم. ١٤٢١ ق.



- ٣٥. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، دار الكتب الإسلامية، تهران: ١٣٦٥ ق.
  - ٣٦. محمد ابوطالب، علوم از قرآن، انتشارات رکس، داکا: ٢٠١١.
- ٣٧. محمد اكرم خان، تفسير قرآن مجيد، انتشارات ژينوك، داكا: چاپ دوم، ١٩٧٥ م.
- ۳۸. محمد عبدالحق و همكار، خلقت و اختراعات از ديدگاه قرآن وحديث، انتشارات مدرن، داكا: ۲۰۰۵.
  - ٣٩. محمد عثمان غني، قرآن كلام الله و علوم معاصر، سازمان تبليغات، عربستان: ٢٠٠٨.
    - ٤٠. محمد غلام معظم، علوم در قرآن، انتشارات یخش علم، داکا: ۲۰۱۰.
    - ٤١. محمد يوسف على، زندگى انسان از ديدگاه قرآن، انتشارات خاطره، داكا: ٢٠٠٤.
    - ٤٢. معرفت، محمدهادي، تفسير و مفسران، مؤسسه فرهنگي التمهيد، قم: ١٣٧٩ ش.
      - ٤٣. مكارمشيرازي، ناصر، تفسير نمونه، دار الكتب الإسلامية، تهران: ١٣٧٤ ش.
  - ٤٤. ميرزا طاهر احمد، تفسير قرآن، احمديه مسلم جماعت، بنگلادش، چاپ دوم، ١٩٩٢.
  - ٥٤. نفيسي، شادي، جريانشناسي تفسير علمي، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، قم: ١٣٩٧ ش.
- ۲3. نقی پورفر، ولی الله، پژوهشی پیرامون تدبر در قرآن، انتشارات اسوه، تهران: چاپ چهارم، ۱۳۸۱ش.



#### References

- Y. Quran Karim (Translation of the Holy Quran): Translated by Mohammad Ali Rezaei Esfahani and A Group of Professors at Al-Mustafa International University, Al-Mustafa International University Publications, Qom: Ynd Edition, Ynd SH (Y. 19 CE).
- Y. 'Ata al-Rahman Khan, "Khaterar (Memoirs)", Al-Kawthar, Issue T. Y. 9.
- T. Abd al-Hamid, Mohsen, Dirasat fi Usul Tassir al-Quran (Studies in the Principles of Quranic Interpretation), Dar al-Thaqafah, Baghdad: Υnd Edition, ١٤٠٤ ΑΗ (١٩٨٤ CE).
- Eehjatpour Zainab and Qamarzadeh Mohsen, review of Ayatollah Marafet's view on scientific interpretation, Quran and Science Journal, Volume 11, Number 7, September 17.17
- °. Al-ak, Khalid Abdul Rahman, Usul al-Tafsir wa Qawa'iduhu (Principles of Interpretation and Its Rules), Dar al-Nafa'is, Beirut, Lebanon. n.d.
- ٦. Alavi Mehr, Hussein, Ashna'i ba Tarikh-e Tafsir va Mofassiran (Introduction to the History of Interpretation and Exegetes), Thre World Center for Islamic Sciences, Qom: ۱۳۸٤ SH (۲۰۰۰ CE).
- Al-Qaradawi, Yusuf, Kayfa Nata'amal ma'a al-Quran al-Azim (How Do We Interact with the Mighty Quran), Dar al-Shorouk, Cairo: "rd Edition, YETY AH (Y... CE).
- <sup>9</sup>. Babayi, Ali Akbar, Barrasi-e Makateb va Ravash-haye Tafsiri (An Examination of Schools and Methods of Quranic Interpretation), The Research Institute of Seminary and University, Qom: \(\gamma^9\) SH (\(\gamma^4\)\(\gamma^7\) CE).
- 1. Fakhr al-Din Razi, Abu Abdullah Mohammad bin Umar, Mafatih al-Ghayb (Keys to the Unseen), Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, Beirut: "rd Edition, 157. AH (1999 CE).
- 11. Farahidi, Khalil bin Ahmad, Kitab al-Ayn (The Book of Lexicon), Hijrat Publications, Qom: Ynd Edition, 151. AH (199. CE).
- Y. Fathi, Ali, Jarayan Shinasi-ye Tafsir-e Salafi (Salafi Exegesis Trends), The Research Institute of Seminary and University, Qom: YTAY SH (Y. VA CE).
- 1°. Ghanim, Karam al-Sayyid, Al-Isharat al-Ilmiyyah fi al-Quran al-Karim bayn al-Dirasah wa al-Tatbiq (Scientific Indications in the Noble Quran: Between Study and Application), Dar al-Fikr al-Arabi, Cairo: 1990.
- 14. Halabi, Ali Asghar, Ashna'i ba Ulum-e Quran (An Introduction to Quranic Sciences), Asatir Publications, Tehran: 5th Edition, 1775 SH (1990 CE).
- ۱۰. Khormeshad, Mohammad Baqer, Sarparast Sadat, Sayyed Ibrahim, "Jaryan Shenasi Siyasi be Mathabe Ravish (Political Movement Analysis as a Method)", Interdisciplinary Studies in Humanities Journal, Issue ۱۸, p. ٦٤, Spring ۱۳۹۲ SH (۲۰۱۳ CE).
- ۱٦. Kulayni, Mohammad bin Ya'qub, Al-Kafi, Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: ۱۳٦٥ SH (۱۹۸٦ CE).
- Y. Ma'arifat Mohammad Hadi, Tafsir va Mofassiran (Tafsir and Exegetes), Al-Tamhid Cultural Institute, Qom: YYY9 SH (Y··· CE).
- <sup>1</sup><sup>A</sup>. Mirza Tahir Ahmed, Tafsir Quran (Interpretation of the Quran), Ahmadiyya Muslim Jama'at, Bangladesh, <sup>7nd</sup> Edition, <sup>1997</sup>.
- Nohammad Abdul Haq et al., Khalqat va Ekhtraiat az Didgah-e Quran va Hadith (Creation and Inventions from the Perspective of the Quran and Hadith), Modern Publications, Dhaka: ۲۰۰۰.
- Y.. Mohammad Abutaleb, Elm az Quran (Sciences from the Quran), REX Publications, Dhaka: Y.II.

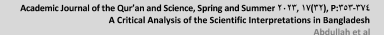


عبدالله و همكاران



- Y1. Mohammad Akram Khan, Tafsir Quran Majid (Interpretation of the Noble Quran), Genok Publications, Dhaka: Ynd Edition, 1940.
- YY. Mohammad Ghulam Mo'azem, Ulum dar Quran (Sciences in the Quran), Pakhsh-e Elm Publications, Dhaka: Y.Y.
- Mohammad Usman Gani, Quran Kalam Allah va Ulum Ma'asher (The Quran: The Word of Allah and Contemporary Sciences), Tablighat Organization, Saudi Arabia:
- 75. Mohammad Yusuf Ali, Zendegi-ye Ensan az Didgah-e Quran (Human Life from the Perspective of the Quran), Khaterat Publications, Dhaka: ۲۰۰5.
- Yo. Nafisi, Shadi, Jarayan-Shenasi-ye Tafsir Ilmi (Scientific Trend Analysis in Interpretation), The Research Institute of Seminary and University, Qom: \\Yqv SH (\Y\\\ CE).
- Naghipourfar Valiollah, Pejouheshi Piramun-e Tadabbor dar Quran (A Study on Reflection in the Quran), Uswa Publications, Tehran: 5th Edition, 1771 SH (7... CE).
- YV. Naser Makarem Shirazi, Tafsir-e Namune (Exemplary Interpretation), Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: YYV SH (1990 CE).
- 7A. Qarashi, Sayyed Ali Akbar, Qamus-e Quran (Quranic Lexicon), Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: 7th Edition, 77Y) SH (1997 CE).
- Y9. Qazi Jahan Mia, Tahaddi Quran Darbareh Asman (Quranic Challenge Regarding the Sky), Madina Publications, Dhaka, Bangladesh: Yoth Edition, Your.
- Rafi'i-Mohammadi, Naser, Sair-e Tadvin va Tavvur-e Tafsir Ilmi Quran (The Evolution and Development of Scientific Interpretation of the Quran), The World Center for Islamic Sciences, Qom: \\TAT SH (\(\tau.\tau\) CE).
- The Vocabulary of the Unfamiliar Words of the Quran), Al-Mufradat fi Gharib al-Quran (The Vocabulary of the Unfamiliar Words of the Quran), Al-Maktabah al-Murtazawiyyah, Tehran: 1977 SH (1907 CE).
- Rezaei Esfahani, Mohammad Ali, Dar Amadi bar Tafsir Ilmi Quran (Introduction to Scientific Interpretation of the Quran), Uswa Publications, Qom: ١٣٧٥ SH (١٩٩٦ CE).
- Rezaei Esfahani, Mohammad Ali, I'jazha va Shaghafti-haye Elm-i Quran (Miracles and Astonishments of Quranic Science), Pajuhesh-haye Tafsir va Elm-e Quran (Research in Interpretation and Quranic Sciences), Qom: Ynd Edition, YNAY SH (YWA CE).
- ۳٤. Rezaei Esfahani, Mohammad Ali, Mantiq-e Tafsir Quran (2) (The Logic of Quranic Interpretation: Volume 2), Al-Mustafa International University, Qom: ۱۳۸۷ SH (۲۰۰۸ CE).
- ro. Rezaei Esfahani, Mohammad Ali, Mantiq-e Tafsir Quran (4) (The Logic of Quranic Interpretation: Volume 4), Al-Mustafa International University, Qom: rd Edition, rqo SH (roll CE).
- Roznameh-e Star-e Bangladesh, Khorshid-e Penhan-e Maulana Akram Khan. 18/08/2020 (Bangladesh Star Newspaper, The Hidden Sun Maulana Akram Khan. August ۱۸, ۲۰۲۰).
- YV. Saeedi, Delavar Hossein, Aseman va Ulum az Didgah-e Quran (The Sky and Sciences from the Perspective of the Quran), Golubal Network Publications, Y··· £.
- ۳۸. Saeedi-Roshan, Mohammad Baqer, Tahlil-e Zaban-e Quran va Ravanshenasi-e Fehm-e An (Analysis of Quranic Language and Methodology of Understanding It), Research Center for Islamic Culture and Thought/Research Foundation of Seminary and University, Tehran: ۱۳۸۳ SH (۲۰۰٤ CE).
- ۳۹. Suyuti, Jalal al-Din, Al-Dur al-Mansur fi Tafsir al-Mathur (The Scattered Pearl in the Exegesis of the Consensus), Library of Ayatollah Mara';hi Najafi, Qom: ۱٤٠٤ AH (۱۹۸۳ CE).
- 5. Tabarsi, Fazl bin Hassan, Majma al-Bayan fi Tafsir al-Quran (The Compilation of Clear Statements in the Interpretation of the Quran), Nasser Khosrow Publications, Tehran: "rd Edition, "rvv SH (199" CE).







- <sup>£</sup>\. Tabatabai, Mohammad Hossein, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran (The Scale in the Interpretation of the Quran), Islamic Publication Office of the Qom Seminary Teachers Association, Qom: \frac{1}{2} \text{VAH} (\frac{197}{3} \text{CE}).
- <sup>٤</sup> Tabatabai, Mohammad Hossein, Quran dar Eslam (The Quran in Islam), Edited by Reza Studi, Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: <sup>Ynd</sup> Edition, <sup>Yqq</sup> SH (Y·)° CE).
- ٤٣. Tureihi, Fakhr al-Din, Majma al-Bahrain (The Confluence of the Two Seas), Ketabforoushiye Murtazavi, Tehran: ۳rd Edition, ۱۳۷۰ SH (۱۹۹٦ CE).
- ٤٤. Zabidi-Wasiti, Sayyid Mohammad Murtada Hussein, Taj al-Arus min Jawahir al-Qamus (The Bride's Crown from the Jewels of the Dictionary), Dar al-Fikr li al-Tiba'ah wa al-Nashr wa al-Tawzi', Beirut: ١٤١٤ AH (١٩٩٣ CE).
- ¿o. Zahabi, Mohammad Hussein, Al-Tafsir wa al-Mufassirun (Interpretation and Exegetes: A Detailed Discussion on the Origins of Tafsir), Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, Beirut: n.d.
- Ex. Zarkeshi, Badr al-Din, Al-Burhan fi Ulum al-Quran (A Demonstration in the Sciences of the Quran), Dar al-Ma'aref, Beirut: 151. AH (199. CE).

