

# A Positive Psychotherapy Model: The Possibility the Explanation and Enhancement of Mental Health Based on Positive Thinking Components Derived from Content Analysis of the Holy Quran among Student-Teachers at Farhangian University\*

Mohsen Hajizadeh Anari ' and Masoumeh Esmaeily ' and Mohammad Hossein Salari-Far '

and Ebrahim Naeimi '



#### **Abstract**

The Holy Ouran functions as an comprehensive resource for fostering positive thinking and serves as a guide for individuals pursuing mental wellbeing. Adhering to faith and following Quranic principles results in a life characterized by tranquility, happiness, and fulfillment. psychotherapy's foundational theories, across various schools, are largely informed by anthropological viewpoints that emphasize negative existential concerns, such as mental disorders and psychological distress. In contrast, positive thinking aims to enhance mental wellness and promote hedonistic pursuits. This study seeks to investigate how mental health and its pathways are represented within a multidimensional positive counseling framework derived from the Quran. Data were gathered through qualitative content analysis of positive thinking elements found in Quranic verses, which were organized into four themes (relationship with God, self, others, and nature), four primary categories (faith, self-awareness, human virtues in interpersonal relationships, and consciousness of the Creator's presence), and "\subcategories from a selection of \(\xi\). verses from the Holy Quran. These elements were systematically coded utilizing the translation of Tafsir al-Mizan. The Content Content Validity Index (CVI) varied from AAX to 97%. The results suggest that the components of positive thinking articulated in Quranic verses offer a robust foundation for understanding psychological phenomena and mental health, anchored in a fourfold relationship centered on faith and devotion to God. Consequently, it can be concluded that the elements of positive thinking and their role in promoting mental health are effectively delineated within the Quran. A positive counseling model based on Islamic-Iranian teachings was subsequently developed and validated within this framework.

Keywords: Psychotherapy, Religiosity, Positive Thinking, Holy Quran, Mental Health.

<sup>\*</sup> Date of Receiving: ۲۲ - 0 - ۲۰۲۳, Date of Approving: ۲۹ - ٤ - ۲۰۲٤.

<sup>\.</sup>PhD Student in Counseling, Allameh Tabatabai University, Tehran, Iran (Corresponding Author): hajizadehanari@gmail.com.

Y. Professor of Counseling Department of Allameh Tabataba'i University, Tehran, Iran: masesmaeily@yahoo.com.

<sup>&</sup>quot;. Assistant Professor, Department of Psychology, University of Birjand, Iran: mhsalarifar@birjand.ac.ir.

<sup>&</sup>lt;sup>£</sup>. Assistant Professor of Counseling Department, Allameh Tabataba'i University, Tehran, Iran: naeimi@atu.ac.ir.



مقاله علمی ـ پژوهشی

# الگوی قرآنی سلامت روان بر اساس مؤلفه های مثبت نگری مبتنی بر تحلیل محتوای قرآن کریم در دانشجو ـ معلمان دانشگاه فرهنگیان \*

محسن حاجيزاده اناري  $^{1}$  و معصومه اسمعيلي  $^{2}$  و محمدحسين سالاري فر  $^{9}$  و ابراهيم نعيمي  $^{1}$ 



چکیده

قرآن کریم مرجع کامل مثبتنگری و راهنمای عمل انسان در دستیابی به سلامت روان است. زیست مؤمنانه و عمل به آموزههای قرآنی آرامترین، شادترین و رضایت مندانه ترین نوع زندگی برای انسان را به دنبال دارد. فرضیات اساسی روان درمانگری سنتی مکاتب مختلف بر دیدگاه انسان شناسی آن ها مبتنی است که عمدتاً توجه به نقاط منفی وجودی مانند بیماری-ها و آسیب-های روانی و در بُعد مثبتنگری به كسب حداكثر بهزيستي ذهني و لـذتطلبي معطوف است. اينكه در الگوي مشاورهاي مثبتنگري چندبُعدی قرآن کریم سلامت روان و نحوهٔ حصول به آن چگونه تبیین میشود، امکانی است که مقالهٔ حاضر درصدد یاسخگویی به آن است. دادههای پژوهش با استفاده از تحلیل محتوای کیفی مؤلفههای مثبتنگری آیات قرآن کریم در چهار مضمون (ارتباط با خدا، خود، دیگران و طبیعت)؛ در چهار مقوله اصلی (ایمان، شناخت نفس، فضائل انسانی بینفردی و ادراک حضور خالق) و در ۳۱ مقوله فرعی به صورت هدفمند از ۲۰۰ آیه شریف قرآن کریم انتخاب و با استفاده از ترجمه تفسیر المیزان در مقولات اشارهشده کدگذاری شد. سیس میزان نسبت روایی محتوایی (CVR) متخصصان در تمامی مؤلفهها بین ۷۷درصد تا ۹۲درصد و برای شاخص روایی محتوایی (CVI) بین ۸۸درصد تا ۹۶درصد استخراج شد. یافته ها نشان داد مؤلفه های مثبت نگری آیات قرآن کریم مبنای مناسبی برای تبیین پدیده های روان شناختی و سلامت روان است که در چارچوب رابطهٔ چهارگانه و با محوریت ایمان و دلبستگی بـه خداونـد، او را در دستیابی به سلامت روان هدایت میکنند. بنابراین می توان ادعا کرد که مؤلفههای مثبتنگری و اثر بخشی آن در تأمین سلامت روان در قرآن موجود و بهخوبی تبیین شده است. بـا استناد بـه ایـن زمینـه، الگـوی مشاورهای مثبتنگری مبتنی بر آموزههای اسلامی \_ ایرانی تدوین و اعتباریابی شد.

واژگان کلیدی: روان در مانی، دین داری، مثبت نگری، قرآن کریم، سلامت روان.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٢/٠٣/٠١ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٣/٠٢/١٠.

۱. دانشجوی دکتری مشاوره، دانشگاه علامه طباطبایی، تهران، ایران(نویسنده مسئول): hajizadehanari@gmail.com.

استاد گروه مشاوره دانشگاه علامه طباطبایی، تهران، ایران: masesmaeily@yahoo.com.

۳. استادیار گروه روان شناسی دانشگاه بیرجند، ایران: mhsalarifar@birjand.ac.ir.

٤. استادیار گروه مشاوره دانشگاه علامه طباطبایی، تهران، ایران: naeimi@atu.ac.ir.



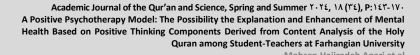
محسن حاجيزاده اناري و همكاران

#### مقدمه

«سلامت روان» (Mental health) بخش جدایی ناپذیر و مهم از سلامتی انسان شامان (Psychological well-being) (بهزیستی البخیر و مهم از سلامتی (Emotional well-being) (بهزیستی البخیریستی (Psychological well-being)؛ (بهزیستی (Emotional well-being)) (به جنبایتی (البخیریستی البختماعی) (Social well-being) است (Social well-being) (به البخیریستی البخیریست

#### بيان مسئله

تاکنون تبیینهای زیستی و روانشناختی متفاوتی از سلامت روانی ارائه شده است؛ ازجمله فقدان بیماری، داشتن تعادل عاطفی، سازش اجتماعی، احساس راحتی و آسایش، یکپارچگی شخصیت، شناخت خود و محیط، خود واقعی بودن و عدم ایفای نقش و بسیاری تعاریف دیگر. فرضیات اساسی روان درمان گری سنتی مکاتب مختلف بر دیدگاه انسان شناسی آنها مبتنی است که عمدتاً توجه به نقاط منفی وجودی انسان مانند بیماری ها و آسیبهای روانی و در بُعد مثبت نگری به کسب حداکثر به نیستی ذهنی و لذت طلبی معطوف است و از سویی دیگر از مفاهیم رویکرد مثبت نگری از جمله توانایی های فردی، رسیدن به معنا، احساس تعلق به مبدأ هستی، مخلوق بودن و درک قدرت نامتناهی الهی در ارتقاء سطح سلامت روان غفلت شده است. آنچه در این نظریات به کرات مشاهده می شود، ناتوانی ها آن ها در تبین جامع سلامت روان، شناخت ناکافی و اختلاف دیدگاه آنها در زمینهٔ ماهیت





انسان است. ناکارآمدی این نظریهها، می تواند عاملی در جهت تشدید آسیبهای روانی و تهدیدات اجتماعی به دلیل عدم وجود سلامت روانی باشد. قرآن کریم در خصوص این موضوع به لحاظ مبنایی و محتوایی از غنای والایی برخوردار است و نقش بسزایی در کاهش و از بین بردن فشارهای روانی دارد. راهکارها و سفارشهایی که توسط قرآن کریم و دین مبین اسلام صورت گرفته است، زمینهساز تقویت روحی و روانی افراد در اجتماع است. با آنکه هدف نزول قرآن کریم تربیت و هدایت انسان به سوی کمال است، برای صیانت و حفاظت انسان در ابعاد مختلف جسمی، روحی، روانی، اجتماعی، اعتقادی و فکری نیز نظریه و برنامه دارد؛ ازاینرو، لازم است با بهکارگیری فهم تخصصی عمیقتری از مفاهیم و راهکارهای حفظ و احیای سلامتی از منظر قرآن کریم ارائه گردد (واشیان، بهداشت از منظر قرآن کریم، ۱۳۹۳: ۳۲–۸۶). قرآن کریم از بُعد انسان شناسی، راه حل هایی بنیادین را در موضوع تأمین سلامت روانی مطرح کرده است. این پژوهش با روش تحلیل محتوا، عوامل مؤثر و مخرب سلامت روان از منظر قرآن کریم را بررسی کرده است و درنهایت عوامل بیان شده را برای دست یابی به سلامت روان جامع و کامل تحلیل کرده است و بسته آموزشی الگوی روان درمانی مثبت نگر براساس مؤلفههای مثبت نگری مبتنی بر تحلیل محتوی قرآن کریم را براساس نظر خبرگان تدوین و اعتباریابی کرده است.

# سلامت روان از منظر قرآن کریم

اعجاز روان شناختی قرآن کریم یکی از ابعاد اعجاز علمی این کتاب آسمانی است (مرویان حسینی و همکاران، بررسی اعجاز روانشناختی قرآن، ۱۳۹۲: ۷۷-۲۲۱). قرآن کریم در مسیر هدایت انسان در دستیابی به سعادت الهی، مسائل مرتبط با ابعاد سلامتی او را در قالب سبک زندگی الهی و ارتباطات خدامحور به روشنی بیان کرده است (مؤدب و همکاران، ضرورت استنباط «سبک زندگی» از قرآن، خدامحور به روشنی بیان کرده است (مؤدب و همکاران، ضرورت استنباط «سبک زندگی» از قرآن، ۱۳۹۳: ۱۳۹۱: ۱۲۸–۱۲۸). چنان که می فرماید: ۱۱ اِنَّهْ اَلْقُوْآنَ یهْدِی لِلِّتی هِی أَقْوَمُ وَیبَشِّرُ الْمُؤْمِنِینَ الّذِینَ یعْمَلُونَ الصّالِحَاتِ أَنِّ لَهُمْ أَجْرًا کبِیرًا (اسراء/۹)؛ «همانا این قرآن (خلق را) به راست و استوارترین یعْمَلُونَ الصّالِحَاتِ می کند و اهل ایمان را که نیکوکار باشند به اجر و ثواب بزرگ بشارت می دهد.» سلامت روان در قرآن کریم به لحاظ مبنایی و محتوایی از غنای والایی برخوردار است و راهکارها، سفارشها وآموزههای قرآنی نقش بسزایی در کاهش و از بین بردن فشارهای روانی و زمینه ساز تقویت روحی و روانی افراد در جامعه است (خرقانی و همکاران، بررسی عوامل دستیابی به سلامت روان از منظر قرآن کریم، ۱۳۹۰: ۲۵–۸۰). آموزههای قرآن کریم جامع ترین منبع تبیین سلامت روان انسان محسوب می شود. قرآن کریم در قالب آیات متعددی به موضوع سلامت روان، راهکارهای پیشگیری و درمان میشود. قرآن کریم در قالب آیات متعددی به موضوع سلامت روان، راهکارهای پیشگیری و درمان



محسن حاجیزاده اناری و همکاران

آسیبهای روانشناختی انسان پرداخته است. چنان که می فرماید:  $\Pi_{\tilde{c}}$  نُنْزِلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظّالِمِينَ إِلّا خَسَارًا (اسراء/۸۲)؛ «و ما آن چه از قرآن فرستادیم شفای دل و رحمت الهی برای اهل ایمان است و ظالمان را به جز زیان و شقاوت چیزی نخواهد افزود.» در آیه دیگری می فرماید:  $\Pi_{s}$  آیها النّاسُ قَدْ جَاءَتُکمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّکمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِی الصُدُورِ وَهُدِّی وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِینَ (ویونس/۵۷)؛ «ای مردم عالم، به حقیقت نامهای که همه پند و اندرز و شفای دلها و هدایت و رحمت بر مؤمنان است از جانب خدایتان آمد.» سلامت روان در قرآن کریم بر مبنای فضیلت ایمان و دلبستگی به خدای یگانه استوار است که براساس مؤلفه های شناختی، تعالی عواطف و فضائل انسانی و دغدغه خاطر، افزایش امید و تابآوری در برابر رویدادهای نامطلوب زندگی میگردد. چنان که در آیه شریفه می فرماید:  $\Pi$ الّذِینَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنٌ قُلُوبُهُمْ بِذِکِرِ اللّهِ أَلَا بِذِکرِ اللّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ (رعد/۲۸)؛ «آنان که به خدا ایمان آورده و دلهایشان به یاد خدا آرام میگیرد، آگاه شوید که تنها یاد خدا آرام بخش دلهاست.» (احمدیناهی، فضائل اخلاقی در سلامت روانی، ۱۳۹۱ ۳۰۰۷).

ازمنظر قرآن کریم سلامت روان، حفظ تعادل و خلوص، خودمراقبتی و خودتنظیمی درگرو نظام ارتباط معنوی یا فعال شدن بُعد معنوی است. سازههای شناختی ـ معنوی، به ویژه عقلانیت خداسو در منابع دینی مبنای مناسبی برای تبیین پدیدههای روانشناختی است (جانبزرگی، درمان چندبعدی معنوی، ۱۳۹۹: ۱۳۷۹–۱۸۹). همچنین به معنای تعادل و انسجام فراگیر در همه ابعاد جسمانی و معنوی، ۱۳۹۹: ۱۳۸۹ (۱۲۲ه همچنین به معنای تعادل و انسجام فراگیر در همه ابعاد جسمانی و نفسانی انسان است که قلبسلیم (شعراء/۸۹) و نفس مطمئنه (فجر/۲۷) ازجمله علائم آن است و بیماری روانی خارج شدن از اعتدال است که امراض قلبی (احزاب/۱۲) و اضطراب (طه/۱۲۶) ازجمله نشانگان آن است (ابراهیمی، سلامت و روان رنجوری از منظر قرآن کریم، ۱۳۸۹: ۱-۹). در قرآن کریم دین داری و دینباوری نشانه سلامت عقل و بیرغبتی و تمایل نداشتن به دین و معنویت دلیل بر سفاهت و بی خردی است. چنان که می فرماید: ۱۳ورمن یژغب عَنْ مِلَّةٍ إِبْرَاهِیمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَینَاهُ فِی الدِّنْیا وَإِنَّهُ فِی الآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِینَ ((بقره/۱۳۰))؛ «و چه کسی جز آن که به سبک مغنی گراید از آیین ابراهیم روی برمی تابد و ما او را در این دنیا برگزیدیم و البته در آخرت نیز از شایستگان گراید از آیین ابراهیم روی برمی تابد و ما او را در این دنیا برگزیدیم و البته در آخرت نیز از شایستگان سلامت جسمانی، روانی و اجتماعی انسان مرتبط است ( religiosity) پیوسته با ابعاد مختلف سلامت جسمانی، روانی و اجتماعی انسان مرتبط است ( clinical applications, ۲۰۲۰: ۲۲۲-۲۷۲).



#### سلامت روان در روان شناسیمثبت

«روانشناسی مثبت» (Positive psychology) با تمرکز بر ترویج هیجانات، افکار و توانمندی های مثبت انسان، توجه ویژهای را به مفهوم مثبتنگری در کاهش علائم طیف مشکلات سلامت روان انسان و ارتقای بهزیستی افراد به خود جلب کرده است. برخلاف رویکردهای رواندرمانی سنتی که تمرکز آنها عمدتاً معطوف به مشکلات روانی و نقاط ضعف افراد است، در روانشناسی مثبتگرا بر افزایش هیجانات مثبت و ارتقای معنای زندگی تأکید شده است (کمری، بررسی تطبیقی نگاه روان شناسی و اسلام به مقولهٔ مثبت نگری در انسان، ۱۳۹۹: ۱۷۳-۱۹۲). در روان شناسی مثبت گرا تأكيد بر مطالعه علمي «نقاط قوت» (Strengths) و « فضائل انساني» (Virtues) است. براين اساس، هیجانات و توانمندی های مثبت از عوامل مؤثر در ارتقای سلامت روان و جلوگیری از آسیبهای روانی است (Seligman, Positive psychology: An introduction, ۲۰۰۰). بنیانگذار روان شناسی مثبتگرا، روان شناسی مثبت را به عنوان مطالعه علمی هر آن چه زندگی را خوشایند، درگیرانه و معنادار می سازد توصیف کرده است. سازههای رایج مثبتنگری در روانشناسی مثبتگرا شامل: «امید» (Hope)، «خرد» (Wisdom)، «خلاقیت» (Creativity)، «آیندهنگری» (Future mindedness)، «شیحاعت» (Courage)، «معنويت»، «مسئوليت يذيري» (Responsibility) و «يشتكار» (Perseverance) است. روان شناسی مثبت گرا با تأکید بر ارتقاء فضائل انسانی، تمرکز به نقاط قوت و توانمندی های انسان به جای توجه به نقاط ضعف، مسائل و مشکلات روانی در یعی دستیابی به «شکوفایی» (Flourishing) انسان است ( Hone, et al, Psychometric properties of the Flourishing Scale in a New Zealand Diener, et al, New well-being measures: Short scales to assess flourishing and sample, Y. 15 positive and negative feelings, ۲۰۱۰). شکوفایی انسان از طریق دنبال کردن فراینید و درگیری فرد در یک زندگی اصیل، تلاش مداوم برای دستیابی به اهداف، پیوند مشتاقانه با زندگی، لذت بردن از دستاوردها در فرازوفرودهای زندگی، لذت و شادی درونی و معنا حاصل می شود ( VanderWeele, Religion and psychiatry: clinical applications, Y.Y., Fredrickson The broaden-and-build the theory of positive emotions, ۲۰۰۶). دو رویکرد اصلی در روانشناسی مثبتگرا وجود دارد (theory of positive emotions, Positive psychology: A personal history, ۲۰۱۹). رویکرد اول و غالب «لذتگرا» (Hedonic) که به برخورداری از سطح بالایی از لذت و شادی، وجود عاطفه مثبت، فقدان عاطفه منفی، رضایت در حوزههای مختلف زندگی و رضایت عمومی از زندگی تمرکز دارد. این رویکرد شادی ذهنی فرد را می گیرد و از پرداختن به معیارهای اخلاقی عینی در مطالعه بهزیستی اجتناب می کند. رویکرد دوم،

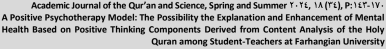


محسن حاجیزاده اناری و همکاران

«فضیلتگرا» (Eudaimonic) که به برخورداری از معنا و هدف در زندگی انسان تأکید می کند تا معیارهای اخلاقی را به معنای خوب زیستن بیاورد. جهتگیری رویکرد فضیلتگرا تلاش برای دستیابی به آن چه برای زندگی معنادار است، حتی اگر رسیدن به آن دشوار باشد، اشاره دارد ( Leyland, et al, Experimental effects of mindfulness inductions on self-regulation: Systematic review and metaanalysis, ۲۰۱۹: ۱۰۸). فضیلت محوری از دو نظریه سودگرایی و وظیفه گرایی متمایز است (خادمی و همكاران، فضيلت گرايي از ديـدگاه امـام علـي در نهـج البلاغـه، ١٤٠٠: ١٢٦-١٠٣). بـه طوركلي و ازآن جاکه فرضیات اساسی روان درمانگری های مثبت نگر متعارف عمدتاً بر دیدگاه انسان شناسی جامعه فردگرای غرب استوار است؛ بنابراین ناکارآمدی این مداخلات در جوامع با فرهنگ جمعگرا و فضیلت خواه، به دلیل عدم شناخت کافی از ماهیت و تبیین نیازهای روان شناختی انسان ممکن است عاملی در جهت آسیبها و تهدیدات اجتماعی به دلیل عدم وجود سلامت روانی باشد. از طرفی دیگر اگرچه بسیاری از فضائل ترویج شده در مداخلات روان شناسی مثبت گرا مبتنی بر آموزه های دینی و معنوی است، در مداخلات آموزشی و بالینی برنامههای تدوین شده توسط روان شناسان بهندرت از آموزههای دینی استفاده شده است. درنتیجه، شرکتکنندگانی که از نگرشها و اعتقادات مذهبی و یا معنوی بالاتری برخوردارند، اغلب راهبردهای ترویج فضائل مثبت بهطور کامل جنبههای کلیدی جهان بینی آن ها را در بر نمی گیرد ( Rye, et al, The eeee of Religion and Spirituality in positive .(psychology interventions, ۲۰۱۳

### دین و روانشناسی مثبت

«دینداری» با رویکرد فضیلتگرا در روانشناسی مثبت همسویی است و یکی از سازههای روانشناختی مهم و مرتبط با سلامت روان است. در عصر مدرن و پراسترس کنونی، دین به عنوان یک ساختار سازمانیافته و نهادی شامل آیینها، آموزهها و جزمات مربوط به امر مقدس یا الهی، پدیدهای انکارناپذیر در زندگی فردی و اجتماعی تلقی شده است و تلاشها بر آن است تا مکانیزم، میزان و جهت تأثیرات آن در سلامتی و بهزیستی روانی افراد مورد مطالعه قرار گیرد (موسوی فخر و همکاران، نقش دینداری در سلامت روان دانشجویان، ۱۱٤۰۰ مؤلفههای مثبت نگری در دینداری و معنویت از عوامل مهم و مؤثر در سلامت روانی است ( ۱۱٤-۱۱۵). مؤلفههای مثبت نگری در دینداری و معنویت از عوامل مهم و مؤثر در سلامت روانی است ( The research and clinical implications, ۲۰۱۲) در دو دهه گذشته مطالعات دربارهٔ رابطه دینداری و معنویت و جنبههای سلامت روان افزایش قابل توجهی داشته است ( Villani, et al, The role of





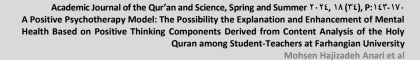
Mohsen Hajizadeh Anari et al

spirituality and religiosity in the subjective well-being of individuals with different religious statuses, ۲۰۱۹: ۱۵۲۵)؛ مانند اثر بخشی مؤلفههای مثبت دین داری در حمایت احتماعی، بهزیستی روانعی و ثبات زناشویی (Koenig et al, Religion and psychiatry: clinical applications, ۲۰۲۰)؛ رضایت از زندگی بالاتر و معنای زندگی (George, L. K.,et al, ۲۰۰۲)، اضطراب و افسردگی پایین Religious involvement and depression: The mediating effect of relational Paine, et al,) spirituality, Y. V., Kim, et al, New well-being measures: Short scales to assess flourishing and opositive and negative feelings, ۲۰۱۰)، کاهش تمایلات به خودکشی ۲۰۱۲) ، کاهش سوء مصرف مواد ( Yonker., et al, The relationship between spirituality and religiosity on psychological outcomes in adolescents and emerging adults: A meta-analytic review, ۲۰۱۲) و عملكرد شناختي بهتر ( review, ۲۰۱۲) association between depressive symptoms and cognitive functioning among older Mexican Americans, ۲۰۰۸). نتایج مطالعات قبلی فواید اعمال و باورهای مذهبی را برای طیف وسیعی از پیامدهای سلامتی، از حمله سلامت روان و بهزیستی گزارش کردهانید. افرادی که دارای اعتقادات و تفکرات مذهبی و معنوی هستند، نسبت به افرادی که دین و معنویت برایشان اهمیت کمتری دارد، از سبک زندگی شادتر، سالم تر و «منابع مقابلهای» (Coping resources) بیشتری در مقابله با چالش های زندگی برخوردارند. همچنین مشارکت در فعالیتهای مذهبی با برخی از شاخصهای بهزیستی روانی (رضایت از زندگی، شادی، عاطفه مثبت و روحیه بالاتر) ارتباط مثبت دارد ( Bradshaw, et al, ayer, attachment to God, and changes in psychological well-being in later life, ۲۰۱۸). اعتقاد و باورمندی به خداوند یگانه، ارزشها و رفتارهای دینی و معنوی از طریق ایجاد هدف و معنا در زنـدگی، اتخاذ «سبک زندگی» (life style)، سالم، ایجاد شبکههای قوی از حمایت اجتماعی، سبکهای مقابله مذهبی و منبع کنترل مؤثر می تواند در زمینهٔ پیشگیری و درمان اختلالات جسمانی و روانی و تأمین و ارتقای سلامت در همه ابعاد آن به انسان کمک کنید (معتمدی و همکاران، دین داری، معنویت و سلامت، ۱۳۹۹: ۱۳۹۰- ۵۲۰). به طورکلی، به نظر می رسد دین در ترویج نگرش مثبت، امیدواری، رفتارها و سبكزندگي سالم، حمايت اجتماعي، سيستم باورها وچارچوب شناختي، تنظيم احساسات و هیجانات منفی، افزایش تابآوری، انتخاب و تصمیمهای مطلوب و خودکنترلی، اثربخش است Morton, et al, Pathways from religion to health: Mediation by psychosocial and lifestyle ) .(mechanisms, ۲۰۱۷



حسن حاجیزاده اناری و همکاران

مؤلفههای مثبتنگری دین داری همراه با معنویت پیوسته با سلامت جسمانی و روانی افراد مرتبط بوده است. نتایج مطالعات مختلفی ارتباط مثبت بین دین داری و معنویت و جنبههای سلامت روان را گزارش دادهانید ( Koenig, Religion, spirituality, and health: The research and clinical implications, ۲۰۱۲). باورها و مؤلفههای شناختی دین داری، باعث بر خورداری افراد از وضعیت روانی مطلوب و هدفمندی در زندگی می گردد. باورهای دینی منابع مقابلهای مؤثری را در مقابله با چالشها و رویدادها در اختیار فرد قرار می دهد. باورهای دینی با طیف وسیعی از پیامدهای سلامت روان و بهزیستی (رضایت از زندگی، شادی، عاطفه مثبت و روحیه بالاتر) مرتبط است ( Rradshaw, et al, ayer, ارضایت از زندگی attachment to God, and changes in psychological well-being in later life, ۲۰۱۸). اعتقاد و باورمندی به خدا، ارزشها و رفتارهای دینی و معنوی از طریق ایجاد هدف و معنا در زندگی، اتخاذ سبک و شیوه زندگی سالم، ایجاد شبکههای قوی از حمایت اجتماعی، سبکهای مقابله مذهبی و منبع کنترل می تواند درزمین پیشگیری و درمان اختلالات جسمانی و روانیی و تأمین و ارتقای سلامت در همه ابعاد آن به انسان کمک کند (معتمدی و همکاران، دین داری، معنویت و سلامت، ۱۳۹۹: ۵۱۰-۰ ۲۰). فضای کلی در آموزه های قرآن کریم مثبتنگری است و تمام ابعاد وجودی انسان ازجمله سلامت جسمانی، سلامت اجتماعی و سلامت روانی او را در بر می گیرد (صفورایی یاریزی، معرفت اخلاقی ۱٤۰۰: جلد اول). مثبت نگری در آیات قرآن کریم به جای تمرکز بر خوش بینی صرف و موفقیتهای صرفاً فردی و اجتماعی، به تغییر نگرشهای معنوی انسان می پردازد و به انسان پاری مي دهد تا در مواجهه با حوادث و رويدادهاي تنش زا زندگي، با انجام اعمال و نگرش هايي همچون صبر، توسل و دعا، توكل، عبادت، و اميدواري به نصرت الهي، به شكل موفقيت آميزي عمل كند. مفاهیم مثبتنگری قرآنی، قدرت محدود انسان را با ایمان و توسل به منبع قدرت نامتناهی خداوند تقویت می کند و باعث ایجاد آرامش و افزایش عزت نفس او می گردد (آقاجانی و همکاران، اثر بخشی آموزش مثبتنگری اسلامی بر احساس خشم و رضایت از زندگی مادران کودکان با نیازهای ویژه، ۱۳۹۵: ۳۲). به طورکلی مفهوم مثبت نگری در قرآن کریم از راه کلیدواژه هایی همچون امید، خوش بینی، رحمت، بشارت، توصیف جلوههای بهشتی و سایر موارد قابل پیگیری است (محققیان و همکاران، مبانی و مؤلفههای مثبتاندیشی و راهکارهای پیدایش آن در اسلام، ۱۳۹۶: ۷۷-۷۶). ایمان، حسن ظن، صبر، امید و شادکامی، بخشش، نوعدوستی و قدردانی، ازجمله سازههای مثبتنگری در قرآن کریم هستند که ارتباط خیلی نزدیک و تنگاتنگی با مفاهیم روانشناسی مثبت دارند .(Koenig, Religion, spirituality, and health: The research and clinical implications, Y. Y)





«فضائل انسانی» عناصر سازندهٔ شخصیت یا ویژگی هایی از نظر اخلاقی خوب و مثبت تعریف می شوند که در میان اقوام و فرهنگهای مختلف از ارزش بالایی برخوردار است و مسیر حرکت و امکان نیل به شکوفایی انسان را فراهم می سازند. در ادبیات نظری روانشناسی مثبتگرا فضائل wisdom and ) «خبرد و دانش» (wisdom and)؛ «خبان شمول در همه فرهنگها در شش مضمون اصلی شامل: «خبرد و دانش» (knowledge (humanity)؛ «شبجاعت»؛ «خویشتنداری» (Temperance)؛ «تعالی» (transcendenc) و در ۲۶ تم فرعی تحتعنوان «نقطه قبوت شخصیت» ساز ماندهی شده اند ( transcendenc) و در ۲۶ تم فرعی تحتعنوان «نقطه قبوت شخصیت» اساز ماندهی شده اند ( ۲۰۱۹-۱۱۹) و در ۲۶ تم فرعی تحتین از باورهای غلط و گمراه کننده از در مورد ( بایداری سلامت می گردند. در عصر حاضر سوء تفاهم ها و تفسیرهای نادرست در مبورد چیستی انسان مستقیماً منجر به بحران شدید سلامتی انسان مدرن شده است. از نظر فلسفی، انسان دیستی انسان مستقیماً منجر به بحران شدید سلامتی انسان مدرن شده است. از نظر فلسفی، انسان زمینه های تبدیل انسان به یک فرد سالم و کامل را فراهم می سازند. با فضیلت زیستن و نیکوکار بودن معنوی و سلامت روانی انسان دارد ( کامل را فراهم می سازند. با فضیلت زیستن و نیکوکار بودن معنوی و سلامت روانی انسان دارد ( from the Horizon of Confucianism Ethics, ۲۰۱۰).

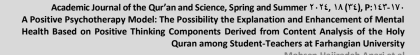
# مثبتنگری در قرآن کریم

مؤلفههای مثبت نگری در قرآن کریم بر پایهٔ فضیلتهای انسانی شامل: «ایمان» (Faith)؛ «امید»؛ «شفقت» (Compassion)؛ «احسان و نیکوکاری» (Charity)؛ «مثبت اندیشی» (Compassion)؛ «احسان و نیکوکاری» (Charity)؛ «مثبت اندیشی» (Optimism)؛ «قدردانی» (Optimism)؛ «خوش بینی» (Optimism)؛ «توکل» (Tavakol)؛ «نوع دوستی» (Altruism)؛ «قدردانی» (Optimism) و سایر فضائل دیگر استوار است. اساس همهٔ فضائل انسانی تکیه بر ایمان به خدای متعال است. چنان که می فرماید: ایا أیها الّذِینَ آمَنُوا اسْتَعِینُوا بِالصّبْرِ وَالصّلَاةِ إِنّ اللّهَ مَعَ الصّابِرِینَ (بقره/۱۵۳)؛ «ای کسانی که ایمان آورده اید، از صبر و نماز کمک بگیرید. همانا خداوند با صابران است.» (محققیان و همکاران، مبانی و مؤلفه های مثبت اندیشی و راهکارهای پیدایش آن در اسلام، ۱۳۹۶: ۷۰–۷۶)؛ فضیلت هایی که به عنوان امور مشترک در بین انسان ها در مقام فضیلت و گاه رذیلت ذکر شده است. هیچیک از ایس مفاهیم به این معنا نیست که انسان ها بالفعل دارای تمام این فضائل یا رذائل هستند؛ بلکه مقصود آن است که ظرفیت های دستیابی به فضائل و رذائل در انسان و آمان وجود دارد. فطرت انسان الهی است



محسن حاجیزاده اناری و همکاران

چنانكه مىفرمايد: Πفَأَقِمْ وَجْهَك لِلدِّين حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْق اللَّهِ ذَلِك الدِّينُ الْقَيمُ وَلَكنَّ أَكثَرَ النَّاسِ لَا يعْلَمُونَ O (رم/٣٠)؛ «يس روى خود را با گرايش تمام به حق بهسوى اين دین کن، با همان سرشتی که خدا مردم را بر آن سرشته است، آفرینش خدای تغییریذیر نیست. این است همان دین پایدار، ولی بیشتر مردم نمی دانند.» و در جای دیگر به حریص بودن و بی صبری و طمع كارى انسان اشاره مي كند كه همانا: Πإِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًاO (معارج/١٩)؛ «انسان مخلوقي طبعاً سخت حریص و بی صبر است.» (نوروزی و همکاران، بررسی و تبیین مفهوم «انسان متعالی» از منظر قرآن كريم، ١٣٩٢: ١٠١-١٣٠). ازمنظر قرآن كريم فضائل انساني شالوده اساسي سلامت انسان در ابعاد مختلف «سلامت جسماني» (Physical health)؛ «سلامت رواني»؛ «سلامت معنوي» (Spiritual health) و «سلامت اجتماعي» (Social health) را تشكيل مي دهند (فرنام و همكاران، تحليل آثار و پیامدهای معنوی، روانی، جسمانی و اجتماعی گناه بر سلامت جسم و روح از منظر قرآن و روایات، ۱۳۹۸: ۱۰۱-۹-۱). سلامت معنوی، معنایابی و معنابخشی به روابط چهارگانه انسان با خدا، خود، خلقت و خلق برای رسیدن به نظام باور، گرایش و عمل یکیارچه توحیدی است که زندگی را هدفمند میسازد (روشن و همکاران، شاخصهای سلامت معنوی در بیانیهٔ گام دوم انقلاب از منظر فرآن و حدیث، ۱٤٠٢: ۸۸-٦٨). مفهومي که به نظر مي رسد در روان شناسي سنتي مسئله محور از آن غفلت شده است، درحالی که در دین مبین اسلام اساس زندگی سعادتمندانه و خدامحور محسوب می شود. مبنای عملکردی فضال انسانی جهان شمول است و در جوامع با فرهنگ های متفاوت، همگرایی شگفتانگیزی در مورد مؤلفهها و قابلیتهای روانشناختی آن وجود دارد؛ ولی بهلحاظ نظری و از دیدگاه انسان شناسی و هستی شناسی رویکردهای متفاوتی و جود دارد. در رویکرد فضیلتگرا، سلامت روان از طریق تطابق سبکهای زندگی با مؤلفههای فضائل انسانی قابل دستیابی است. فضیلتهای دینی، بهعنوان مؤلفههای محوری و بههمپیوسته در دستیابی به زنـدگی خـوب در راه خدا تلقى مى شوند، چنانكه در آيه شريفه آمده است: Πمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكر أَوْ أَنْثَنِي وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَّهُ حَياةً طَيِبَةً وَلَنَجْزِينَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يعْمَلُونَ O (نحل/ آيـ٩٧٩)؛ «هـركس از مـرد و زن کار نیکی به شرط ایمان به خدا به جای آورد ما او را به زندگانی خوش و با سعادت زنده ابد می گردانیم و اجرى بسيار بهتر از عمل نيكي كه ميكردند به آنان عطا ميكنيم. » زندگي خوب لزوماً هـدف نهـايي انسان نیست؛ بلکه به عنوان یک سفر معنوی در یی دستیابی به سعادت است ( Saritoprak, et al, Living the Good Life: An Islamic Perspective on Positive Psychology, ۲۰۲۳: ۱۷۹-۱۹۳). در آموزههای دینی اسلام، ریشه فضیلتهای مثبتنگری در معنای خالص آن بهمعنای عشق است و محبت فرد را به





خدا و عشق او به هم نوعان را در بر می گیرد. در دین اسلام از ایمان، امیدواری و نیکوکاری به عنوان بزرگترین فضیلت انسانی حمایت می شود. در این راستا علام طباطبایی تعامل جنبه های وجودی شامل: «گرایشهای فطری»، «ادراک عقلی»، «ساحت اختیار» و «ساحت عمل» را با انجام فعل خاص خود، مایه آرامش و راهیابی انسان به کمال و سعادت می داند و برعکس، فعلیت نیافتن قوا و شئون نفس را عامل ازهم پاشیدن حیات انسانی و شقاوت می داند (موسوی مقدم و علی زمانی، ساحت های وجودی انسان از دیدگاه علامه طباطبایی، ۱۳۹۰: ۲۹–۷۱)، درحالی که هدف روان شناسی مثبت گرا، شکوفایی انسان براساس رویکرد لذت گراست که در آن، زندگی خوب به معنای بهزیستی ذهنی و بر حسب جستجوی لذت و برهیز از درد تلقی می شود (Ekman, E,۲۰۲۱).

### مکانیزم اثربخشی دینداری در سلامت روان

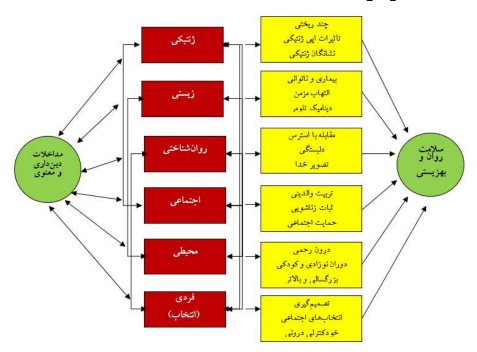
به نظر می رسد مذهب و معنویت بر بسیاری از زمینه های زندگی فرد از جمله «بهزیستی» (-Well (being)؛ «بریشانی» (Distress)؛ رضایت از زندگی و کیفیت زندگی ( Distress)؛ «بریشانی) volunteering over time: Religious service attendance is associated with the likelihood of volunteering, and religious importance with time spent volunteering, ۲۰۲۱: ۱۳۶)، ثبات خانوادگی و زناشـويي (Koenig et al, Religion and psychiatry: clinical applications, ۲۰۲۰زناشـویی) اثـربخش اسـت و وضعیت سلامت جسمی و روانی را بهبود می بخشد. ( Garssen, et al, Does spirituality or religion Captari, L. E., et al, positively affect mental health? Meta-analysis of longitudinal studies, (1,1) ٢٠٢٢). اگرچه بهطور واضح روشن نیست که چگونه مداخلات مذهبی بر سلامت تأثیر می گذارد، در ایس رابطه چندین فرضیه امیدوارکننده مطرح شده است. جستجو برای مکانیسمهای روانشناختی زیر بنای رابطهٔ بین مشارکت مذهبی و سلامت روان، چندین فرآیند روانشناختی مانند سبکهای مقابله، احساس کنترل، حمایت اجتماعی و شبکههای اجتماعی را نشان می دهد ( Pastwa-Wojciechowska et al, The role of religious values and beliefs in shaping mental health and disorders, ۲۰۲۱). پیامدهای مثبت سلامتی در افراد مذهبی ممکن است توسط یک شبکه اجتماعی بزرگتر، انتخاب سبک زندگی سالمتر، فعالیتهای حمایت شده توسط نهادهای مذهبی یا بهبود مهارتهای مقابلهای تعدیل شود ( Coruh, et al, .(Does religious activity improve health outcomes? A critical review of the recent literature, Y...o دين و معنويت بهواسطهٔ حمايت احتماعي و «تعبيه فرهنگي» (Cultural embeddedness) از طريق حضور در نهادهای مذهبی، روابط با خانواده و دوستان، «معناسازی» (Meaning-making) و «خودتنظیمی»



محسن حاجی زاده اناری و همکاران

Garssen, et al, Does spirituality or religion ) سلامت روان فرد را ارتقاء می دهد (Self-regulation) سلامت روان فرد را ارتقاء می دهد (positively affect mental health? Meta-analysis of longitudinal studies, ۲۰۲۱ از طریق فعالیتهای مختلف مذهبی و همچنین به عنوان شکلی از دلبستگی به اموری متعالی و مقدس بر سلامت روان اثر می گذارد (Cherniak, et al, Attachment theory and religion, ۲۰۲۱). در این راستا، از آن جایی که دین مبین اسلام دین حرکت و بالندگی است، بنابراین سلامتی انسان در ابعاد آن در متن دین نهفته است که از برخی آیات و احادیث می توان آن را به اثبات رساند (علایی و همکاران، مبانی بهداشت و سلامت در قرآن، ۱۳۹۱: ۱۲۵–۱۶۳).

با توجه به مرور فرضیات و دیدگاههایی که دربارهٔ مکانیزمهای اثربخشی دین و معنویت در سلامت روان انجام شد، به نظر می رسد رویکرد جامع ارتباطات ممکن است به درک از رابطهٔ بین دین و سلامت روان در هر دو جنبهٔ مثبت و منفی کمک کند ( mental health. Spirituality and Mental Health Across Cultures, ۲۰۲۱). مسیرهای ژنتیکی، روانی، اجتماعی، رفتاری، محیطی، سطح فردی و زیستی، رویکرد جامع ارتباطات بین دین معنویت و سلامت روان در شکل ذیل آمده است.



شکل (۱): الگوی نظری مکانیزم اثر بخشی دین داری بر سلامت روان: با اقتباس از ( Xoenig, Religion ) شکل (۱): الگوی نظری مکانیزم اثر بخشی دین داری بر سلامت روان: با اقتباس از ( and mental health: Research and clinical applications, ۲۰۱۸





#### چارچوب جامع و یکپارچه الگوی رواندرمانی مثبتنگر اسلامی

برای قرنها، دین، «تقوا» (piety) و معنویت نقطهٔ مرکزی زندگی بشر بوده است که ارتباط تنگاتنگی با سلامت روان و بهزیستی دارد. در بسیاری از موارد دین اساس بهزیستی روانی است؛ هویت فردی و اجتماعی را میسازد و همنوع دوستی را ایجاد می کند. رفتارهای مذهبی، مانند شرکت در مراسم مذهبی، زیارت، روزه، نماز، و جنبههای معنوی مرتبط با آن، ازجمله توکل به خدا و احساس حمایت یا پیوند با یک موجود متعالی برتر، بر معنای زندگی تأثیر میگذارد. آنها همچنین امید ایجاد می کنند، طرز فکر مثبت را شکل می دهند و به ایجاد آرامش درونی کمک می کنند (-Pastwa wojciechowska, et al, The role of religious values and beliefs in shaping mental health and سلامت روان در دههٔ گذشته به طور چشمگیری افزایش یافته است؛ اما از فقدان مدلهای نظری یکپارچه و ساختارهای کاملاً تعریف شده می برد ( self-regulation perspective, ۲۰۱۱: ۹



محسن حاجی زاده اناری و همکاران

مثبتاندیشی، صبر، شفقت است که در بهبود سلامت روانی و دستیابی به بهزیستی روانی نقش مهمی دارند ( Schnabel, et al, Religion protected mental health but constrained crisis response during ). در الگوی دلبستگی، طرحوارههای ۱۹ - ۲۰۲۰- ۲۰۰۰ و ایستگی، طرحوارههای ( crucial early days of the COVID- ۱۹ pandemic, ۲۰۲۲ و سناختی براساس تفسیر تجربیات گذشته و انتظار از روابط آینده مورد بررسی قرار می گیرند. دلبستگی به خدا، ممکن است روابط فرد با دیگران را توصیف کند و همچنین ممکن است تفکر مثبت در مورد خود، دیگران، خدا و طبیعت را مشخص کند. بنابراین، به منظور ایجاد یک الگوی نظری برای مثبت نگری، می توان اساس سازه مثبت نگری را انتظار افراد از رویدادهای آینده و تفسیر آنها از رویدادهای گذشته و حال دانست (غباری بناب و همکاران، دلبستگی به خدا در بافت فرهنگ اسلامی، رویدادهای گذشته و حال دانست (غباری بناب و همکاران، دلبستگی به خدا در بافت فرهنگ اسلامی،

با توجه به ادبیات نظری پژوهش و از اطلاعاتی که تاکنون ارائه شد، بر مبنای آموزههای قرآن کریم و دین مبین اسلام «سلامت روان» در برخورداری از ایمان به خدا و در چارچوب روابط چهارگانه انسان (ارتباط با خدا، ارتباط با خود، ارتباط با دیگران، و تمام عالم هستی) تجلی می یابد. براین اساس، رویدادها و پیامدها را می توان به چهار بخش تقسیم کرد: اول، رابطه انسان با خدا، موجودات مقدس و ماوراء طبیعی اشاره دارد که در سازه هایی مانند عبادت، معاد، پذیرش توبه و معنای مرگ ظاهر شود. دوم، مواردی که در حوزهٔ ارزیابی توانایی های خود هستند. می توان آن را به عنوان شناخت نفس یا خود آگاهی بیان کرد. قسمت سوم به فضائل انسانی اشاره دارد که مرتبط با دیگران مانند دوستان، اعضای خانواده، معلمان و کسانی که با فرد تعامل نزدیک دارند و باهم مشارکت دارند. بخش آخر، رویدادهای مرتبط با محیط طبیعی و اطراف زندگی را نشان می دهد (رویدادهای طبیعی مانند: زلزله، سیل، آینده زمین و جهان). با توجه به ابعاد رابطه ای و زمانی آن را به صورت شکل ذیل نشان داد.



جدول (٥): فرایند پیشنهادی مداخلات مثبتنگری مبتنی بر آموزه های قرآن کریم بر سلامت روان





#### روش پژوهش

مطالعهٔ حاضر بهلحاظ ماهیت پژوهش از نوع کیفی، از نظر هدف، کاربردی و بهلحاظ روش گردآوری دادههای تحقیق، توصیفی ـ تحلیلی همگام با روش پیمایشی برای تـدوین و اعتباریـابی الگوی آموزشی مثبتنگری مبتنی بر آموزههای اسلامی ایرانی است. بدین منظور مؤلفههای مثبت نگری مرتبط با سلامت روان «فضیلتهای انسانی» براساس محتوی آیات قرآن کریم به صورت هدفمند استخراج، كدگذاري و تحليل شد. سيس الگوي مشاورهاي مثبتنگري چندبعـدي اســـلامي ــ ایرانی مطالعهٔ حاضر در حد خطوط کلی و در سطح روابط چهارگانه «ارتباط با خدا، خود، دیگران، و عالم هستی»، تدوین گردید. پس از استخراج مؤلفههای مثبتنگری از محتوی آیات قرآن کریم، گزارههای اصلی الگوی مشاوره مثبت نگری مبتنی بر آموزههای قرآنی، برنامه این الگو مبتنی بر ابعاد سلامت روان، جلسات آموزشی، اهداف، روش و محتوا و تكالیف در چارچوب روابط چهارگانه دلبستگی تدوین شد و روایی محتوایی آن به روش دلفی با استفاده از نظر متخصصان مورد سنجش قرار گرفت. فرم برنامه به ۱۶ نفر از روانشناسان و مشاوران متخصص کشور با گرایش های مختلف در مشاوره و روان درمانی ارائه شد. از بین ۱۶ نفر، ۱۱ نفر پرسش نامه را تکمیل کردند. این افراد از تهران، قم، اصفهان، شیراز، اردبیل و تبریز انتخاب شدند. برخی از متخصصان عمدتاً از رویکر د دینی و تعدادی نیز از رویکردهای رایج روانشناسی مثبتنگری برخوردار بودند؛ ولی هر دو گروه توأمان از هر دو رویکرد روانشناسی مثبتنگری و اسلامی در پژوهشهای خود استفاده کردهاند. برخی نیز رویکرد تر حمحی نداشتند این تعداد از مشارکت در بژوهش حذف شدند. انتخاب متخصصان از شهرهای مختلف و با رویکردهای متفاوت باعث کنترل سوگیری در روایی محتوایی شد. مطابق با جـدول لاوشـه CVR مقبول برای ۱۱ نفر ۹ ۵ در صد و CVI مقبول ۹ ۷ در صد بود. گزاره های برنامه در صورتی که از نقطهٔ برش پایین تر بود حذف گردید و برنامه اصلاح شد. جدول ذیل، ضرایب اشارهشده را نشان می دهد.

|       | <del></del> | <i>)</i>        | J. L. | <del>,,,, , , , , , , , , , , , , , , , , ,</del> |
|-------|-------------|-----------------|-------------------------------------|---------------------------------------------------|
| CVI   | CVR         | تعداد شركتكننده | عنوان                               | ردیف                                              |
| ./90  | ./٨٢        | 11              | مبانی نظری                          | ١                                                 |
| ./٨٨  | ./٧٧        | 11              | هدف اصلي                            | ۲                                                 |
| ./9 & | ./٩٢        | 11              | فرایند آموزش و ترتیب آنها           | ٣                                                 |
| ./97  | ./٨٤        | 11              | سنجش و ارزيابي                      | ٤                                                 |
| ./٩٥  | ./۸٣        | 11              | مهارتها                             | 0                                                 |
| ./9٣  | ./٩١        | 11              | تکنیکها                             | ٦                                                 |



محسن حاجی زاده اناری و همکاران

جدول (٦): ضرایب CVR و CVI الگوی مشاورهای مثبتنگری مبتنی بر آموزه های آیات قرآن کریم مطابق با جدول ٦، میانگین ضرایب CVR برای بخش های مختلف الگوی تدوین شده بیشتر از ۷۷درصد است و این میزان برای ضرایب CVI بیش از ۸۸درصد است که نشان از تأیید روایی محتوایی آن از سوی درمانگران و مشاوران در حوزه روان درمانی مثبت نگر با رویکرد اسلامی است.

#### محتواي جلسات آموزشي

جلسه اول: کلیات، برقراری ارتباط اولیه، معارفه اعضای گروه، بیان اهداف و روش کار جلسات آموزشی مثبتنگری، تعیین تاریخ جلسات، بیان مقررات و اصول جلسات (اهمیت رعایت نظم، فعال بودن در بحثها و تکالیف)، آشنایی با مفهوم مثبتنگری، اجرای پیش آزمون.

جلسه دوم: تقویت ایمان و دلبستگی به خدا، موضوع اول: نقش کرامات ایمان و باورهای معنوی و دلبستگی به یک وجود متعالی در ارتقای سلامت روانی و افزایش بهزیستی روانی. ایمان شرط لازم و ریشه و اساس سایر ارزشهای اخلاقی است. موضوع دوم: ابعاد دلبستگی به خداوند متعال شامل توجه به خدا، اعتماد به خدا، توکل به خدا، شکرگزاری، ارتباط با خدا بحث می شود.

جلسه سوم: آگاهی از مؤلفههای مثبتنگری مرتبط با صفات خدا، بحث و گفتگو در مورد برخی از صفات اقدس الهی شامل: آفرینندگی، هدفمندی آفرینش، بخشندگی (رحمان و رحیم)، رازق بودن، بصیرت الهی، نعمات الهی، وفادارترین به عهد، حلیم بودن خداوند، علم و حکمت نامتناهی خداوند، امتحان الهی، معاد، سعادت و شادکامی انسان.

جلسه چهارم: افزایش معرفت نفس، بحث و گفتگو درباره اهمیت شناخت نفس (خود)، آگاهی از این که معرفت نفس کامل ترین و سودمند ترین معارف به شمار می رود وکلید تربیت نفس شناخت صفات و عادات خویشتن است.

جلسه پنجم: افزایش آگاهی و تقویت فضائل انسانی فردی، بحث و گفتگو درباره هویت الهی انسان، خشیت الهی، فلسفه زندگی، جبر و اختیار انسان، شناخت نقاط قوت و ضعف، خوش بینی، غایت انگاری، شفقت به خود، خردورزی، اعتدال در رفتار، توسعه فردی، صداقت، شجاعت، شفقت، سخاوت، وفاداری، درستکاری، انصاف، خویشتن داری و احتیاط همه نمونه هایی از فضائل فردی هستند.

جلسه ششم: تقویت روابط انسانی خدامحور و تکلیفگرا، روابط، معاشرت و حسن سلوک فرد با دیگران به عنوان جلوهای از جلوههای تکلیفگرایی و خدامحوری در مقابل مصلحتطلبی و منفعت جویی است.





جلسه هفتم: افزایش آگاهی و تقویت فضائل انسانی اجتماعی، بحث و گفتگو درباره قدردانی، بخشش، شفقت، همدلی، نیکوکاری، احساس مسئولیت، منش و رفتار (رعایت حقوق دیگران، نپرداختن به عیوب دیگران و...)

جلسه هشتم: ادراک هستی به عنوان جلوه ای از حضور خالق، ادراک این مسئله که هستی مخلوق خداست. ترغیب و توصیه به تفکر دربارهٔ طبیعت، اجزا و عناصر آن و قوانین و نظام حاکم بر جهان هستی که یکسره آیات و نشانه هایی برای شناخت ماوراء طبیعت است.

جلسه نهم: آگاهی ازجلوههای مثبتنگری الهی در طبیعت، ادراک این موضوع که در قرآن کریم زمین به عنوان گهواره انسان معرفی شده است که در آن سیر می کند و از نعمتها و امکانات و آب و هوای آن و حرارت و بذر و ... بهره می برد. همچنین طبیعت آیات و امانتی از خدا نزد ما برای آیندگان است.

جلسه دهم: جمعبندی، مرور تکالیف، جمعبندی مطالب آموزشی و تقدیر و تشکر از شرکت کنندگان، اجرای پس آزمون.

جدول (٧): خلاصه ساختار جلسات الگوی مشاوره مثبتنگری مبتنی بر آموزه های قرآن کریم

## بحث و نتیجهگیری

هدف از پژوهش حاضر، تدوین و اعتباریابی الگوی مشاورهای مثبتنگری مبتنی بر آموزه های اسلامی - ایرانی و تعیین اثر بخشی آن بر ارتقای سلامت روان دانشجو - معلمان دانشگاه فرهنگیان بود که در مقاله حاضر به بخش کیفی آن پرداخته شده است. مشکل عمدهٔ روان درمانگری های سنتی و مثبتنگر امروزی، بی توجهی به مبدأ وجود انسان است. نحوهٔ تفکر انسان درباره مبدأ و غایت به انحاء مختلف در روان شناسی محل توجه قرار گرفته است. از ابتدا روان شناسان نیاز انسان به بازگشت به مبدأ را به نوعی به نیاز انسان به وحدت در چارچوب دین می پندارند. با این وجود، در روان درمانگری های امروزی هنوز توجه به مبدأ و معاد که اساس معنویت انسان است. به طور واضح مورد توجه قرار نگرفته است و درمان اغلب در چارچوب رابطهٔ انسان با خود و هستی اطرافش تنظیم می شود. قرآن کریم این کتاب آسمانی هدایت گر و شفابخش، راهنمایی جامع، کامل، جهان شمول و جاویدان در ابعاد مختلف حیات انسانی است که بهره مندی از آموزه های آن، نیاز مند تحلیل محتوای آیات شریف آن در ابعاد مختلف مختلف مسائل انسانی است. در سرتاسر این کتاب الهی مؤلفه های مثبت نگری و راهبردها و مختلف مسائل انسانی در آیات مختلف مختلف مسائل دستانی در آیات مختلف مختلف مسائل دستیابی به سلامت روان انسان، تحت عنوان فضیلت های انسانی در آیات مختلف مختلف مختلف در ایک دستیابی به سلامت روان انسان، تحت عنوان فضیلت های انسانی در آیات مختلف مختلف



حسن حاجیزاده اناری و همکاران

به صورت مستقیم و نیز در برخی دیگر به صورت تلویحی آمده است. نتایج پژوهش حاضر نشان داد که شاخص های سلامت روان به شناسایی مؤلفه های مثبت نگری محتوای آیات قرآن کریم، درک فلسفه شفابخشی قرآن، ابعاد ایمان، چیستی و چرایی و آثار عبادت، ماهیت قلب سلیم و منشأ، عوامل، امتیازات و دستاوردهای حیات طیبه در چارچوب روابط چهارگانه انسان با خدا، خود، دیگران و جهان هستی بستگی دارد. یافتههای پژوهش حاضر با نتایج Rusk.,et al, A complex dynamic systems (مارتباط فضائل approach to lasting positive change: The synergistic change model, ۲۰۱۸) انسانی با مکانیسمهای روانشناختی مانند: عاطفه مثبت، انگیزه درونی، رفتاراجتماعی، ایجاد انگیزه در مشارکتهای مشتاقانه، عاملیّت در دستیابی به معنا؛ ( Saeedi, The effectiveness of positive psychology interventions with Islamic approach on quality of life in females with multiple sclerosis, ۲۰۱۵) با عنوان آموزش مهارتهای مثبتنگری در تقویت و بهبود رابطه مثبت با خود، دیگران و جهان و نقش این تجربیات مثبت در افزایش و ارتقای احترام به خود (جانبزرگی، ۱۳۹۵) درزمینهٔ فعالسازی عمل معنوی و اثر بخشی آن بر مشکلات روانشناختی همخوانی دارد. براساس یافته های پژوهش حاضر مؤلفه های مثبت نگری آیات قرآن کریم مبنای مناسبی برای تبیین پدیده های روانشناختی و سلامت روان است که از طریق ساحتهای ایمان در ابعاد هویتی، شناختی، هیجانی و رفتاری و در چارچوب رابطهٔ چهارگانه با محوریت ایمان و دلبستگی به خدا، انسان را در طبی مسیر سلامت روان حمایت و هدایت می کند. مکانیزم سلامت روان حفظ تعادل و خلوص، خودمراقبت گری و خودنظم جویی براساس فعال سازی ابعاد چهارگانه ارتباط معنوی است و هدف آن شکوفایی و دستیابی به سعادت است؛ بنابراین می توان ادعا کرد که مؤلفههای مثبتنگری و اثر بخشی آن در تأمین سلامت روان در قالب روابط چهارگانه انسان در قرآن کریم موجود و به خوبی تبیین شده است و می تواند در ارتقای سلامت روان دانشجو \_ معلمان دانشگاه فرهنگیان اثر بخش باشد با استناد به ایس زمینه، الگوی مشاورهٔ مثبتنگری مبتنی بر آموزه های اسلامی ـ ایرانی تدوین و اعتباریایی شده است.



#### منابع

- ۱. قرآن کریم، ترجمه، محمدعلی رضایی اصفهانی، و همکاران، قم: دارالذکر، ۱۳۸۶ش.
- ۲. آقاجانی، محمدجواد؛ خانزاده، حسین؛ عباسعلی، اکبری، اثربخشی آموزش مثبتنگری اسلامی
   بر احساس خشم و رضایت از زندگی مادران کودکان با نیازهای ویژه، مجله مطالعات ناتوانی،
   (۷): ۳۲، ۳۲، ۱۳۹۲.
- ۳. ابراهیمی ابراهیم، سلامت و رنجوریروان از منظر قرآن کریم، مجله دانشگاه علوم پزشکی اراک؛
   ۱۳ (۵)، ۱۳۸۹.
- پناهی، علی احمد، بررسی نقش سازنده ی فضائل اخلاقی در سلامت روانی با رویکرد دینی روان شناختی، اخلاق، ۷ (۲۷)، ۱۳۹٦.
- مان بزرگی, مسعود، درمان چندبعدی معنوی: امکان تبیین پدیدههای روانی (سلامتی و اختلال)
   با سازههای معنوی شخصیت براساس منابع دینی، روانشناسی بالینی و شخصیت، ۱۲ (۲)،
   ۱۳۹۹.
- جانبزرگی، مسعود، رواندرمانگری چندبعدی معنوی: فعالسازی عمل معنوی و اثربخشی آن بر
   مشکلات روانشناختی مراجعان مضطرب، پژوهشنامه روانشناسی اسلامی، ۲ (۳)، ۱۳۹۵.
- ۷. خادمی، مریم؛ شیخ الاسلامی، علی؛ الهی منش، رضا؛ آقانوری، علی، فضیلتگرایی از دیدگاه امام علی  $\gamma$  در نهج البلاغه، پژوهشهای اعتقادی کلامی، ۱۲ (۴۰)، ۱۲۰۰.
- ۸. خرقانی، حسن؛ سعیدیفاضل، روحالله؛ هاشمی، مجید؛ عباسی، فائزه، بررسی عوامل دستیابی به سلامت روان از منظر قرآن کریم، مجله پژوهشهای میان رشتهای قرآن کریم، سال هفتم شماره ۱ (۱٤)، ۱۳۹٥.
- ۹. روشن، حسن؛ واشیان، عباس علی؛ حسینی، سیدعفت، شاخصهای سلامت معنوی در بیانیه
   گام دوم انقلاب از منظر قرآن و حدیث، دو فصلنامه علمی قرآن و علم، ۱۷ (۳۳)، ۱٤۰۲.
- ۱۰. صفورایی پاریزی، محمدمهدی، معرفت اخلاقی: اثربخشی رعایت آموزههای اخلاق اسلامی در کارآمدی خانواده، قم: مؤسسه آموزشی پژوهشی امام خمینی ۵، ۲۰۰۰.
- ۱۱. صابری نیا، امین؛ توان، اصغر؛ افلاطونیان، الهه؛ امینی زاده محسن، سلامت و ابعاد آن با تاکید بر آیات و روایات: یک مطالعه مروری، نشریه اسلام و سلامت، ۶ (۲)، ۱٤۰۰.
- ۱۲. علایی، حسینعلی؛ رضایی، حسنرضا، مبانی بهداشت و سلامت در قرآن، دو فصلنامه علمی قرآن و علم؛ ۷ (۱۲)، ۱۳۹۱.



محسن حاجى زاده انارى و همكاران

- ۱۳. غباری بناب، باقر؛ حدادی کوهسار، علی اکبر، دلبستگی به خدا در بافت فرهنگ اسلامی: پایه های نظری، ساخت و رواسازی ابزار اندازه گیری، فصلنامه علمی روشها و مدلهای روان شناختی، ۱ (٤)، ۱۳۹۰.
- ۱٤. فرنام، علی؛ کیا، سمانه؛ خلیلی، عصمت، تحلیل آثار و پیامدهای معنوی, روانی، جسمانی و اجتماعی گناه بر سلامت جسم و روح از منظر قرآن و روایات، قرآن و طب، (۲)، ۱۳۹۸.
- ۱۵. کمری، سامان، بررسی تطبیقی نگاه روانشناسی و اسلام به مقولهٔ مثبتنگری در انسان، فصلنامه علمی- یژوهشی روشها و مدلهای روانشناختی، ۱۱ (٤٠)، ۱۳۹۹.
- ۱٦. محققیان، زهرا، آذربایجانی، مسعود، تحلیلی از مبانی و مؤلفههای مثبتاندیشی و راهکارهای پیدایش آن در اسلام و عهدجدید، الهیات تطبیقی، ۲ (۱٤)، ۱۳۹٤.
- ۱۷. مرویان حسینی، سید محمود، حسینی، سیدابوذر، بررسی اعجاز روان شناختی قرآن، دو فصلنامه علمی قرآن و علم، ۷ (۱۳)، ۱۳۹۲.
- ۱۸. معتمدی عبدالله، خانجانی مهدی، دینداری، معنویت و سلامت؛ مکانیزمها و شواهد علمی، نشریه فرهنگ و ارتقاء سلامت، ۴ (۴)، ۱۳۹۹.
- ۱۹. مودب، سیدرضا، رضایی آدریانی، ابراهیم، ضرورت استنباط «سبک زندگی» از قرآن، یژوهش نامه تفسیر و زبان قرآن، ۲ (۱)، ۱۳۹۲.
- ۲. موسوی مقدم، سید رحمت الله، علی زمانی، امیرعباس، ساحتهای وجودی انسان از دیدگاه علامه طباطبایی، اندیشههای نوین دینی، ۷ (۲۷)، ۱۳۹۰.
- ۲۱. موسوی فخر، سیدمحمدحسن؛ کیوانلو، فهیمه، نقش دین داری در سلامت روان دانشجویان: مطالعه مروری نظام مند و فراتحلیل، مجله علوم پزشکی رازی؛ ۲۸ (۴)، ۱٤۰۰.
- ۲۲. نوروزی، رضاعلی؛ کوهی اصفهانی، هاجر، بررسی و تبیین مفهوم «انسان متعالی» از منظر قرآن کریم، پژوهش نامه معارف قرآنی، ٤ (١٤)، ۱۳۹۲.
- ۲۳. واشیان، عباسعلی، بهداشت از منظر قرآن کریم، دو فصلنامه علمی قرآن و علم، ۸ (۱٤)، ۱۳۹۳.



#### References

- ۱. Quran Karim (The Noble Quran), Tarjome: Mohammad Ali Rezaei Esfahani va Hamkaran (Translation: Mohammad Ali Rezaei Esfahani and His Colleague Professors), Qom: Dar al-Dhikr, ۱۳۸٤ SH (۲۰۰۰ CE).
- 7. Aghajani, Mohammad-Javad; Khanzadeh, Hossein; Abbass-Ali, Akbari, Asar-Bakhshi Amuzesh-e Mosbat-Nagari Islami bar Ehsas-e Khashm va Raziat az Zendegi Madaran Koodakan ba Niyazhay-e Vish (Effectiveness of Islamic Positive Thinking Training on Anger and Life Satisfaction in Mothers of Children with Special Needs), Journal of Disability Studies, (Y): TY, 1797 SH (Y) CE).
- T. Alayi, Hossein-Ali; Rezaei, Hassan-Reza, Mabani-ye Behdasht va Salamat dar Quran (Foundations of Health and Hygiene in the Quran), Scientific Quarterly Journal of Quran and Science, Y (17), 1791 SH (7.17 CE).
- 4. Aldwin, C. M., Park, C. L., Jeong, Y. J., & Nath, R. ( `\'). Differing Pathways between Religiousness, Spirituality, and Health: A Self-Regulation Perspective. Psychology of Religion and Spirituality, \( (\) \), \( (\) \).
- o. Antaramian, S. (۲۰۱0). Assessing Psychological Symptoms and Well-Being: Application of A Dual-Factor Mental Health Model to Understand College Student Performance. Journal of Psychoeducational Assessment, ۳۳ (0), 19-179.
- 7. Asanbe, C. B., Ayorkor, G., & Yang, J. (٢٠١٨). *Mental Health Is A Human Right*. APA-UN Representatives Highlight Mental Health's Important Place in the UN's Universal Declaration of Human Rights. Psychology Internationa.
- Y. Ayten, A. (Y·YY). The Relationship between Helping Behaviors, Religiosity and Life Satisfaction. A Case Study on Turkish Muslims. Yakın Doğu Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezi Dergisi, <sup>r</sup> (Y), Y-Yo.
- ۸. Bradshaw, M., & Kent, B. V. (۲۰۱۸). Prayer, Attachment to God, and Changes In Psychological Well-Being In Later Life. Journal of Aging and Health, ۳۰ (۵),
- 1. Captari, L. E., Sandage, S. J., Vandiver, R. A., Jankowski, P. J., & Hook, J. N. (Y·YY). Integrating Positive Psychology, Religion/Spirituality, and A Virtue Focus Within Culturally Responsive Mental Healthcare. In Handbook of Positive Psychology, Religion, and Spirituality (Pp. ٤١٣-٤٢٨). Cham: Springer International Publishing.
- 1. Cherniak, A. D., Mikulincer, M., Shaver, P. R., & Granqvist, P. (۲۰۲۱).

  Attachment Theory and Religion. Current Opinion In Psychology, ٤٠, ١٢٦-١٣٠.
- 11. Coruh, B., Ayele, H., Pugh, M., & Mulligan, T. (۲۰۰°). Does Religious Activity Improve Health Outcomes? A Critical Review of The Recent Literature. Explore, 1 (۲), 147-191.



محسن حاجیزاده اناری و همکاران

- NY. Diener, E., Wirtz, D., Tov, W., Kim-Prieto, C., Choi, D. W., Oishi, S., & Biswas-Diener, R. (Y.Y.). New Well-Being Measures: Short Scales to Assess Flourishing and Positive and Negative Feelings. Social Indicators Research, 97 (Y), 127-107.
- ۱۳. Ebrahimi Ebrahim, Salamat va Ranjuri-Ravan az Manzar-e Quran Karim\* (Health and Mental Distress from the Perspective of the Holy Quran), Journal of Arak University of Medical Sciences, ۱۳ (٥), ۱۳۸۹ SH (۲۰۱۰ CE).
- 14. Ekman, E., & Simon-Thomas, E. (۲۰۲۱). Teaching the Science of Human Flourishing, Unlocking Connection, Positivity, and Resilience For The Greater Good. Global Advances in Health and Medicine.
- Ye. Farnam, Ali, Kia, Samaneh, Khalili, Ismat. (Y.)A). Analysis of the Spiritual, Psychological, Physical and Social Effects and Consequences of Sin On The Health of The Body and Soul From The Perspective of The Quran and Hadiths. Quran and Medicine, (Y) & Y. Y. Y. Y.
- 17. Farnam, Ali; Kia, Samaneh; Khalili, Ismat, Tahlil-e Asar va Payamdhaye Ma'navi, Ravani, Jesmani va Ejtemai Gonah bar Salamat-e Jesm va Rouh az Manzar-e Quran va Rawayat (Analysis of the Spiritual, Psychological, Physical, and Social Consequences of Sin on Physical and Spiritual Health from the Perspective of the Quran and Hadith), Quran and Medicine, (Y)2, YT9A SH (Y)19 CE).
- Y. Fegan, C., & Cook, S. (Y.):

  Note The Therapeutic Power of Volunteering. Advances in Psychiatric Treatment, Y. (Y), YIV-YY:
- 14. Fredrickson, B. L. (۲۰۰٤). The Broaden-And-Build the Theory of Positive Emotions. Philosophical Transactions of the Royal Society of London. Series B: Biological Sciences, ۳09 (1889), 1874-1874.
- 19. Garssen, B., Visser, A., & Pool, G. (۲۰۲۱). Does Spirituality Or Religion Positively Affect Mental Health? Meta-Analysis of Longitudinal Studies. The International Journal for the Psychology of Religion, ۳۱ (۱), ٤-۲٠.
- Y. George, L. K., Ellison, C. G., & Larson, D. B. (Y.Y). Explaining the Relationships between Religious Involvement and Health. Psychological Inquiry, YT (T), Y9.-Y...
- 71. Ghobari-Benab, Baqer; Hadadi-Kohsar, Ali-Akbar, Delbastegi be Khoda dar Baft-e Farhang-e Islami: Pahaye Nazari, Sakht va Ravasaazi-ye Abzar-e Andazegiri (Attachment to God in the Islamic Cultural Context: Theoretical Foundations, Construction, and Validation of Measurement Tools), Scientific Quarterly Journal of Psychological Methods and Models, 1 (1), 189. SH (1), 189. CE).
- YY. H. G., King, D., & Carson, V. (Y·YY). Handbook of Religion and Health (2nd Ed.). New York: Oxford University Press.





Mohsen Hajizadeh Anari et al

- Yr. Hone, L., Jarden, A., & Schofield, G. (Y·Y). Psychometric Properties of the Flourishing Scale In A New Zealand Sample. Social Indicators Research, YY (Y), YYY-YY.
- YE. Jan-Bozorgi, Masoud, Darman-e Chand-Bafteri Ma'navi: Emkan-e Tabiyin-e Pheinomena-ye Ravani (Salamati va Ekhtelal) ba Sazehaye Ma'navi-ye Shakhsiyat bar Asas-e Manabe Dini (Multidimensional Spiritual Therapy: The Possibility of Explaining Psychological Phenomena (Health and Disorder) with Spiritual Constructs of Personality Based on Religious Sources), Clinical Psychology and Personality, YE (Y), YT99 SH (Y·Y·CE).
- Yo. Jan-Bozorgi, Masoud, Ravand-Darvashgari Chand-Bafteri Ma'navi: Fa'al-Saziye Amal-e Ma'navi va Asar-Bakhshi An bar Moshkelat-e Ravanshenakhti-ye Marajean-e Mo'tasire (Multidimensional Spiritual Psychotherapy: Activating Spiritual Practices and Their Effectiveness on Psychological Problems of Anxious Clients), Islamic Psychology Research Quarterly, Y (Y), 1790 SH (Y) CE).
- Y1. Kamari, Saman, Barresi-ye Tatbiqi Negah-e Ravanshenasi va Islam be Maqoule-ye Mosbat-Nagari dar Insan (Comparative Study of Psychological and Islamic Views on Positive Thinking in Humans), Scientific-Research Quarterly Journal of Psychological Methods and Models, 11 (£1), 1799 SH (1171 CE).
- YV. Kemari, Saman (Y·)9). Comparative Study of the View of Psychology and Islam on The Category of Positivity In Humans. Scientific-Research Quarterly of Psychological Methods and Models, YY (٤٠), YYT-Y9Y.
- YA. Kent, B. V., Bradshaw, M., & Uecker, J. E. (Y.)A). Forgiveness, Attachment to God, and Mental Health Outcomes in Older US Adults: A Longitudinal Study. Research on Aging, \(\xi\). (\(\circ\)), \(\xi\)07-\(\xi\)9.
- Ya. Khademi, Maryam; Sheikh-al-Islami, Ali; Elahi-Manesh, Reza; Agha-Nouri, Ali, Fazilat-Garai az Didgah-e Imam Ali (a) dar Nahj al-Balagha (Virtue Ethics from the Perspective of Imam Ali (a) in Nahj al-Balagha), Researches in Beliefs and Theology, Y. (٤٠), Y. SH (٢٠٢١ CE).
- \*\*. Kharaqani, Hassan; Saidi-Fazel, Ruhollah; Hashemi, Majid; Abbasi, Faizeh, Barresi-ye Avamel Dastiyabi be Salamat-e Ravani az Manzar-e Quran Karim (Examining Factors for Achieving Mental Health from the Perspective of the Holy Quran), Journal of Interdisciplinary Quranic Research, Volume , Issue (15), 1890 SH (117 CE).
- <sup>r</sup>¹. Koenig, H. G. (<sup>r</sup>¹¹). Religion, Spirituality, and Health: The Research and Clinical Implications. International Scholarly Research Notices, <sup>r</sup>¹¹¹.
- TY. Koenig, H. G. (Y. ). Religion and Mental Health: Research and Clinical Applications. Academic Press.





محسن حاجيزاده اناري و همكاران

- TT. Koenig, H. G. (T.T). Mechanisms: Religion's Impact on Mental Health. Spirituality and Mental Health across Cultures, 179.
- \*\*E. Koenig, H. G., Al-Zaben, F., & Vanderweele, T. J. (\*\*\*\*). *Religion and Psychiatry:*\*Recent Developments in Research. Bipsych Advances, \*\*I (\*), \*\*IT-TYT.
- ro. Koenig, H. G., Peteet, J. R., & Vanderweele, T. J. (۲۰۲۰). Religion and Psychiatry: Clinical Applications. Bipsych Advances, ۲٦ (٥), ۲٧٣-٢٨١.
- TT. L., Jeyagurunathan, A., Roystonn, K., Devi, F., Abdin, E., Tang, C. & Subramaniam, M. (T.TT). *Religiosity, Religious Coping, and Distress Among Outpatients With Psychosis In Singapore*. Journal of Religion and Health, TI (a), TTYY-TTYY.
- TV. Leyland, A., Rowse, G., & Emerson, L. M. (۲۰۱۹). Experimental Effects of Mindfulness Inductions on Self-Regulation: Systematic Review and Meta-Analysis. Emotion, ۱۹ (۱), ۱۰۸.
- FA. Marvian-Hosseini, Seyyed Mahmood; Hosseini, Seyyed Abouzar, Barresi-ye Ejaz-e Ravanshenasi Quran (Examining the Psychological Miracle of the Quran), Scientific Quarterly Journal of Quran and Science, V (17), 1797 SH (1.17 CE).
- T9. Moaddeb, Seyyed-Reza; Rezaei-Adrian, Ibrahim, Zaroorat-e Estenbat "Sabk-e Zendegi" az Quran (The Necessity of Deriving "Lifestyle" from the Quran), Journal of Tafsir and Language of the Quran, 7 (1), 1797 SH (7.17 CE).
- \*\*. Mohaqqeqqian, Zahra; Azarbaijani, Masoud, Tahlili az Mabani va Mo'allef-e Mosbat-Andishi va Rahkarhaye Peydaayesh-e An dar Islam va Ahd-e Jadid (Analysis of the Foundations and Components of Positive Thinking and Its Development Strategies in Islam and the New Testament), Comparative Theology, 7 (12), 1892 SH (1100 CE).
- <sup>2</sup>\. Morton, K. R., Lee, J. W., & Martin, L. R. (\(\gamma\)\(\gamma\)\). Pathways from Religion to Health: Mediation By Psychosocial and Lifestyle Mechanisms. Psychology of Religion and Spirituality, \(\gamma\)\(\gamma\)\(\gamma\).
- <sup>£</sup> Y. Mo'tamedi, Abdullah; Khani, Mehdi, Din-Dari, Ma'naviat va Salamat: Mekanizmhā va Shawāhed-e 'Elmi (Religiosity, Spirituality, and Health: Mechanisms and Scientific Evidence), Culture and Health Promotion Journal, <sup>£</sup> (<sup>£</sup>), <sup>YP99</sup> SH (Y·Y·CE).
- ٤٣. Mousavi Moghadam, Seyyed Rahmat Elah, Ali Zamani, Amir Abbas (۲۰۱۳). Existential Fields of Human Beings from Allameh Tabatabaei's Point of View. New Religious Ideas; ۲ (۲۷): ۴-۲۰
- Lét. Mousavi-Fakhr, Seyyed Mohammad-Hossein; Kianlou, Fahimeh, Naqsh-e Din-Dari dar Salamat-e Ravani Daneshjuyan: Motale'e Moruri Nezammand va Faratahlil (The Role of Religiosity in the Mental Health of Students: A Systematic Review and Meta-Analysis), Razi Journal of Medical Sciences, YA (1), 12... SH (1.1) CE).



Mohsen Hajizadeh Anari et al



- Lo. Mousavi-Moghaddam, Seyyed Rahmatollah; Ali-Zamani, Amir-Abbas, Sahathaye Vojoodi Insan az Didgah-e Allameh Tabatabaei (Existential Dimensions of Man from the Perspective of Allameh Tabatabaei), New Religious Thoughts, (YY), 189. SH (YYY) CE).
- \*1. Norouzi, Reza-Ali; Kouhi-Isfahani, Hajar, Barresi va Tabyin-e Mafhum-e "Insan-e Motali" az Manzar-e Quran Karim (Examination and Explanation of the Concept of "Elevated Human" from the Perspective of the Holy Quran), Journal of Quranic Sciences, \*(15), 1797 SH (\*\*17 CE).
- EV. Pahani, Ali-Ahmad, Barresi-ye Naqsh-e Sazandeye Fazayel Akhlaqi dar Salamat-e Ravani ba Roikard-e Dini-Ravanshenakhtegi (Examining the Constructive Role of Moral Virtues in Mental Health from a Religious-Psychological Perspective), Ethics, V (TV), VT97 SH (TVVV CE).
- EA. Paine, D. R., & Sandage, S. J. (Y. Y). Religious Involvement and Depression: The Mediating Effect of Relational Spirituality. Journal of Religion and Health, 67, 779-7AT.
- <sup>£9</sup>. Pastwa-Wojciechowska, B., Grzegorzewska, I., & Wojciechowska, M. (۲۰۲۱). The Role of Religious Values and Beliefs In Shaping Mental Health and Disorders. Religions, ۱۲ (۱۰), <sup>Λ</sup><sup>£</sup>•.
- Petrovic, K., Chapman, C. M., & Schofield, T. P. (۲۰۲۱). Religiosity and Volunteering Over Time: Religious Service Attendance Is Associated With The Likelihood of Volunteering, and Religious Importance With Time Spent Volunteering. Psychology of Religion and Spirituality, ۱۳ (۲), ۱۳۶1.
- ol. Reyes-Ortiz, C. A., Berges, I. M., Raji, M. A., Koenig, H. G., Kuo, Y. F., & Markides, K. S. (۱۰۰۸). Church Attendance Mediates The Association Between Depressive Symptoms and Cognitive Functioning Among Older Mexican Americans. The Journals of Gerontology Series A: Biological Sciences and Medical Sciences, ۱۳ (۰), ٤٨٠-٤٨٦.
- Salamat-e Ma'navi dar Bayaniye Gham-e Dovom-e Enghelab az Manzar-e Quran va Hadith (Indicators of Spiritual Health in the Second Step Statement of the Revolution from the Perspective of the Quran and Hadith), Scientific Quarterly Journal of Quran and Science, \\(\nabla(\tau\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)\(\nabla\)
- <sup>o</sup>r. Rowse, G., & Emerson, L. M. (۲۰۱۹). Experimental Effects of Mindfulness Inductions on Self-Regulation: Systematic Review and Meta-Analysis. Emotion, ۱۹ (۱), ۱۰۸.
- Systems Approach to Lasting Positive Change: The Synergistic Change Model. The Journal of Positive Psychology, Yr (\$), \$ \cdot 




محسن حاجيزاده اناري و همكاران

- ee. Rye, M. S., Wade, N. G., Fleri, A. M., & Kidwell, J. E. (۲۰۱۳). The Eeee of Religion and Spirituality in Positive Psychology Interventions.
- Saberi-Nia, Amin; Tavan, Asghar; Aflatounian, Elaheh; Aminizadeh, Mohsen, Salamat va Ab'ade An ba Takid bar Ayat va Rawayat: Yek Motale'e Moruri (Health and Its Dimensions with Emphasis on Verses and Narrations: A Review Study), Journal of Islam and Health, \(\frac{1}{2}\), \(\frac{1}{2}\)\cdot\(\frac{1}{2}\)\cdot\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)\(\fra
- ev. Saeedi, H., Nasab, S. H. M., Zadeh, A. M., & Ebrahimi, H. A. (\*\*). The Effectiveness of Positive Psychology Interventions with Islamic Approach On Quality of Life In Females With Multiple Sclerosis. Biomedical and Pharmacology Journal, A (\*), 970-99.
- Amouzehaye Akhlaqi Islami dar Kar-amiadi Khanevadeh (Ethical Awareness: Effectiveness of Adhering to Islamic Ethical Teachings in Family Efficiency), Imam Khomeini (ra) Educational Research Institute, 15. SH (7.71 CE).
- eq. Saritoprak, S. N., & Abu-Raiya, H. (۲۰۲۳). Living the Good Life: An Islamic Perspective on Positive Psychology. In Handbook of Positive Psychology, Religion, and Spirituality (pp. ۱۷۹-۱۹۳). Cham: Springer International Publishing.
- 7. Schnabel, L., & Schieman, S. (Y.YY). Religion Protected Mental Health but Constrained Crisis Response during Crucial Early Days of the COVID-19 Pandemic. Journal for the Scientific Study of Religion, 71 (Y), or -off.
- 71. Seligman, M. E. (٢٠١٩). *Positive Psychology: A Personal History*. Annual Review of Clinical Psychology, 10 (1), 1-17.
- 17. Seligman, M. E. P., & Csikszentmihalyi, M. (7...). Positive Psychology: An Introduction. American Psychologist,  $\circ \circ (1)$ ,  $\circ -1 \cdot \xi$ .
- Tr. Sharma, S., & Singh, K. (۲۰۱۹). Religion and Well-Being: The Mediating Role of Positive Virtues. Journal of Religion and Health, OA(1), 119-171.
- 75. Vanderweele, T. J. ( Y · Y · ). Activities for Flourishing: An Evidence-Based Guide. Journal of Positive School Psychology, 5 ( ), 79-91.
- To. Vanderweele, T. J., Li, S., Tsai, A. C., & Kawachi, I. (۲۰۱٦). Association between Religious Service Attendance and Lower Suicide Rates among US Women. JAMA Psychiatry, ۲۳ (۸), 160-101.
- TV. Villani, D., Sorgente, A., Iannello, P., & Antonietti, A. (T.19). The Role of Spirituality and Religiosity in the Subjective Well-Being of Individuals With Different Religious Statuses. Frontiers In Psychology, 10, 1070





Academic Journal of the Qur'an and Science, Spring and Summer ۲۰۲٤, ۱۸ (٣٤), P:۱٤٣-۱۷۰
A Positive Psychotherapy Model: The Possibility the Explanation and Enhancement of Mental
Health Based on Positive Thinking Components Derived from Content Analysis of the Holy
Quran among Student-Teachers at Farhangian University

Mohsen Hajizadeh Anari et al

- 7A. Wade, N. G., Hoyt, W. T., Kidwell, J. E., & Worthington Jr, E. L. (۲۰۱٤). Efficacy of Psychotherapeutic Interventions to Promote Forgiveness: A Meta-Analysis. Journal of Consulting and Clinical Psychology, A7 (1), 102.
- 19. Xie, K. (۲۰۱°). Virtues and Health: A New Perspective of Bioethics from the Horizon of Confucianism Ethics. International Journal of Philosophy,  $(\circ)$ ,  $(\circ)$ ,